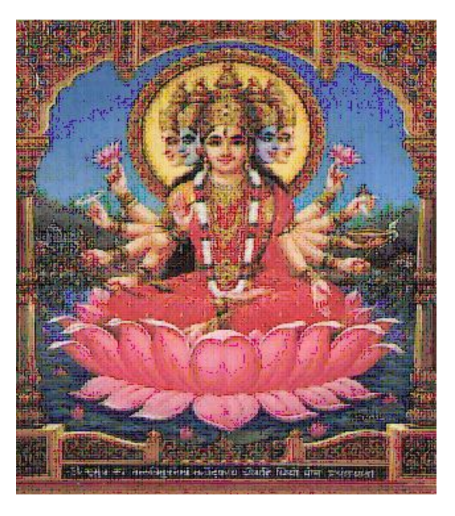
# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

(ଯଜନ ପଥେ)



ସଂକଳନ

ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ

\_\_\_\_\_

# ବେଦମାତା ଗାୟତୀ

(ଯଜନ ପଥେ)

ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ ଅବସରପାପ୍ତ ଟେଲିକମ୍ ଇଞ୍ଜିନିୟର ସଂକଳନ

ସହାୟୀକା ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଧାରାଣୀ ଦାଶ , ଗୃହିଣୀ

ପ୍ରେଶା ଶୀ ଲଡୁକେଶ୍ୱର ସାହୁ ଅବସରପାପ୍ତ ସରକାରୀ ଅଫିସର

ମୁଦ୍ରଣ

ମୁଲ୍ୟ

ପାପ୍ତିସ୍ଥାନ ପୁଟ ୨୮/୨୯୯

> ଭିଲ୍ଲା ୫ ବୈଷ୍ଠୋ ମୋନାର୍କ କମ୍ମେକ୍ସ ରସୁତଗଡ ଇଣ୍ୟବ୍ଧିଆଲ୍ ଇଷ୍ଟେଟ

ଭ୍ବନେଶ୍ୱର - ୭୫୧୦୧୦

6TI- + C C - 29 X - 9 8 Y C T 8 T

ମୋ- ୯୪୩୭୩୦୬୬୬୭

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ (ଯଜନ ପଥେ)

\_\_\_\_\_

# ସୁଚିପତ୍ର

| ବିଷୟ ବସ୍ତୁ        | <u>ପୃଷାଙ୍କ</u>                                                                                                                                                                                         |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ଉପକ୍ରମଣୀକା        | 8                                                                                                                                                                                                      |
| ଗାୟତ୍ରୀ ଓ ଯଜ୍ଞ    | 89                                                                                                                                                                                                     |
| ମଙ୍ଗଳାଚରଣ         | 9 9                                                                                                                                                                                                    |
| ପବିତ୍ରୀକରଣ        | 90                                                                                                                                                                                                     |
| ଆଚମନ              | 90                                                                                                                                                                                                     |
| ଶିଖାବନ୍ଧନ         | 90                                                                                                                                                                                                     |
| ପ୍ରାଣାୟାମ         | 90                                                                                                                                                                                                     |
| ନ୍ୟାସ             | 9 6                                                                                                                                                                                                    |
| ଭୂମିପୂଜନ          | 9 9                                                                                                                                                                                                    |
| ବରଣ               | ୨୩                                                                                                                                                                                                     |
| ସଂକଳ୍ପ            | 99                                                                                                                                                                                                     |
| ମାର୍ଚ୍ଚନ          | 9Г                                                                                                                                                                                                     |
| ଦୀପପୂଜନ           | 9 ୯                                                                                                                                                                                                    |
| ପଞ୍ଚାମୃତ          | ୩০                                                                                                                                                                                                     |
| କଳସ ସ୍ଥାପନ ଓ ପୂଜନ | ୩୨                                                                                                                                                                                                     |
| ସର୍ବ ଦେବ ପୂଜନ     | ୩୪                                                                                                                                                                                                     |
| ଉପଚାର ପୂଜନ        | ฑา                                                                                                                                                                                                     |
|                   | ଉପକ୍ରମଣୀକା<br>ଗାୟତ୍ରୀ ଓ ଯଜ୍ଞ<br>ମଙ୍ଗଳାଚରଣ<br>ପବିତ୍ରୀକରଣ<br>ଆଚମନ<br>ଶିଖାବନ୍ଧନ<br>ପ୍ରାଣାୟାମ<br>ନ୍ୟାସ<br>ଭୂମିପୂଜନ<br>ବରଣ<br>ସଂକଳ୍ପ<br>ମାର୍ଜନ<br>ଦୀପପୂଜନ<br>ପଞ୍ଚାମୃତ<br>କଳସ ସ୍ଥାପନ ଓ ପୂଜନ<br>ସର୍ବ ଦେବ ପୂଜନ |

\_\_\_\_\_

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

# (ଯଜନ ପଥେ)

| 6 L        | ସ୍ୱସ୍ତିବାଚନ        | ४०          |
|------------|--------------------|-------------|
| 9 9        | ରକ୍ଷା ବିଧାନ        | 89          |
| 90         | ଅଗ୍ନି ସ୍ଥାପନ       | ୪୩          |
| 9 6        | ଅଗ୍ନି ୟବନ          | 88          |
| 99         | ଅଗ୍ନି ପ୍ରଦିପନ      | <b>४</b> ୭  |
| 9୩         | ସମୀଧ ଆଧାନ          | ΧL          |
| 98         | ଜଳପ୍ରସେଚନ          | 80          |
| 98         | ଗାୟତ୍ରୀ ହୋମ        | 86          |
| 99         | ସ୍ୱଷକୃତ ହୋମ        | <b>%</b> ୩  |
| 99         | ପୂର୍ଣାହୁତି         | 89          |
| 9 Γ        | ବଶୋଧାରା            | 89          |
| 91<br>90   | ଆରତି               | 8           |
| <u>ๆ</u> 0 | ଘୃତଅବଗ୍ରହଣ         | 8Г          |
| ୩୧         | ୍ତ୍ର<br>ଭସ୍ମ ଗ୍ରହଣ | 86          |
| ୩9         | କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା    | <u> ৩</u> ୧ |
| ୩୩         | <del>-</del>       | <b>9</b> 9  |
| ୩୪         | ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗ ପ୍ରଣିପାତ | ୬୩          |
| ୩୫         | ଶୁଭ କାମନା<br>      | ୬୪          |
| ค <i>ั</i> | ଳାନ୍ତି ଅଭିସିଞ୍ଚନ   | 98          |
| ๆ๑         | ସୂର୍ଯ୍ୟାର୍ଭ୍ୟ      | ୬୭          |
| ุ<br>୩୮    | ପୃଷ୍ପାଞ୍ଜଳୀ        | ୬୮          |
| า"<br>୩୯   | -<br>ବିସର୍ଜନ       |             |
|            |                    |             |

-----

### ॥ ଉପକ୍ରମଣିକା ॥

ଯଜ୍ଞ ଭାରତୀୟ ସଂସ୍କୃତିର ପୂତୀକ । ହିନ୍ଦୁ ଧର୍ମରେ ଯଜ୍ଜକୁ ଯେତିକି ମହତ୍ୱ ଦିଆ ଯାଇଛି , ସେତେ ମହତ୍ୱ ଅନ୍ୟ କାହାକୁ ବି ଦିଆ ଯାଇ ନାହିଁ । ଆୟମାନଙ୍କର ଯେତେ ଧାର୍ମିକ କର୍ମ କରାଯାଏ ତାହା ସବୁ ଯଜ୍ଜ ବିନା ଅସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ବୋଲି ଗହଣ କରଯାଏ । ସେଥିପାଇଁ, ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନରେ ଜନୁ ଠାରୁ ମୃତ୍ୟୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେତେ ଗୁଡିଏ ସଂସ୍କାର କର୍ମ କରାଯାଏ , ସବୁଥିରେ ଅଗୁହୋତ୍ କରାଯିବାର ପରମ୍ପରା ରହି ଆସିଛି । ପିଲାଟିଏ ଜନ୍ମହେଲେ ସୂତକ-ନିବୃତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଖଣ୍ଡ ଅଗ୍ରି ( ଆଞ୍ଚଳିକ ଭାଷାରେ ଏବୃଡି)ସ୍ଥାପନ କରାଯାଏ । ଏବେ ସିନା ପିଲାର ଜାତ କର୍ମ ଡାକ୍ତରଖାନା ବା ନର୍ସିଂ ହୋମ୍ରେ ହେଉଛି ମାତ୍ ଜନୁ ପରେ ପିଲା ଗୃହକୁ ଫେରିଲା ପରେ ପୂର୍ବପରି ଅଖଣ୍ଡ ଅଗ୍ନି ସ୍ଥାପନ କରି ଦିଅନ୍ତି ଓ ପିଲା ଓ ମାଆକୁ ଅଗ୍ନିର ଉତ୍ତାପ ସେକ ଦେଇ ସ୍ୱସ୍ଥ କରାଇ ଥାନ୍ତି । କୁହାଯାଏ ତୈଳ ଓ ଅଗ୍ନିର ଉତ୍ତାପ ସାହାଯ୍ୟରେ ପିଲାର ନାଭୀ କ୍ଷତ ଶଖି ଥାଏ । ନାଭୀକ୍ଷତ ପାଇଁ ବିଭିନ୍ ପକାର ଔଷଧ ଓ ମଲମ ବ୍ୟବହାର କରୁଥିଲେ ବି ଏହି ଗାଉଁଲି ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ ଅନେକ ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତି । ଏହି ସବୁ ପାକ୍ତିକ କାରଣ ନେଇ ସ୍ତକ ଅଗି ସ୍ଥାପନ କରାଯାଏ । ତାପରେ ନାମକରଣ, ଅନୁପାସନ, ଉପନୟନ ଓ ବିବାହାଦି ଦଶ ସଂସ୍କାର କର୍ମରେ ହବନ ଓ ଅଗିହୋତ୍ ବିଧି ପ୍ରଚଳିତ ଅଛି । ଶେଷରେ ଯେବେ ଶରୀର ମୃତ୍ୟୁ ଲାଭକରେ ତାହାକୁ ଅଗ୍ନିକୁ ମଧ୍ୟ ସମର୍ପଣ କରି ଜୀବନର ଶେଷ ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷାନ କରିଥାନ୍ତି । ଚିତ୍ତା ଜଳାଇ ଶରୀରକୁ ଭସ୍ନ କରିଦେବା ହିଁ ଏକ

## ବେଦମାତା ଗାୟତୀ (ଯଜନ ପଥେ)

ସଂସ୍କାର ଓ ଯଜ୍ଞ କର୍ମ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଆମ ଜୀବନରେ ଷୋଡଶ ପକାର ସଂସ୍କାର କର୍ମ ଥିବାର କୁହାଯାଏ ଯେଉଁଥିରେ ହବନ ବା ଅଗ୍ରିହୋତ୍ ବିଧି ଥିବାର ଜଣାଯାଏ । ଉପବାସ ବୃତ, ଉଦ୍ୟାପନ, ଉତ୍ସବ, ପର୍ବ ଆଦି ଶଭ କର୍ମରେ ହବନ କ୍ରିୟା ଆବଶ୍ୟକ ବୋଲି ଧରି ନିଆ ଯାଇଥିଲା । ମାତ୍ ଅଧୁନା ଜୀବନର କୌଣସି କର୍ମରେ ଅଗ୍ରିହୋତ୍ କ୍ରିୟା ପାୟ ହେଉନାହିଁ । ଜୀବର ପଥମ ଅଗ୍ରି ସେବା ଏନ୍ତୃତି ପାୟ ବନ୍ଦ ହେଲାଣି ଓ ଶେଷ ସଂସ୍କାର-ଅଗି ସେବା ଇଲେକ୍ଟିକ ଚଲା ବ୍ୟବହାର ହୋଇ ବନ୍ଦ ହେବାକ ଯାଉଛି ।

ଭଗବାନ ଗୀତାରେ ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ ଚକ୍ ସୟନ୍ଧରେ କହିବାକୁ ଯାଇ କହିନ୍କରି

> ଅନୃରୁ ଲଭନ୍ତି ପୃଷ୍ଟି ଭୂତଗଣ ବୃଷ୍ଟିରୁ ଅନୃ ସୟବ ଯଜ୍ଜରୁ ସୟବେ ବୃଷ୍ଟି ଯଜ୍ଜସବୁ କର୍ମରୁ ହୁଏ ସୟବ । ୩-୧୪ ବହୁରୁ କର୍ମ ଉଦ୍ଭବ ଜାଣିରଖ ଅକ୍ଷରରୁ ବହୁ ଜାତ ତେଣୁ ସର୍ବଗତ ବ୍ୟୁ, ନିତ୍ୟ ଯଜ୍ଜେ ଅଟନ୍ତି ସେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ୩-୧୫

ଏହିପରି ଭାବରେ ଯଜ୍ଞ ବା ଅଗୁିହୋତ୍ର ଆମ ମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ଓଡପୋଡ ଭାବେ ଜଡିତ ଥିଲା । ମାତ୍, ଅଧୁନା ପରିବାର ତଥା ସମାଜରୁ ଅଗ୍ରିହୋତ୍ ବିଧି ପାୟ ଲୋପ ପାଇ ଗଲାଣି ଏବଂ ତା ସ୍ଥାନରେ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତା ଆସ୍ଥାନ ବିୟାର କରି ଚାଲିଛି । କେବଳ କର୍ପୁର ଉଡିଗଲା ପରେ କନା ପଡିରହିଲା ସଦ୍ଶ କେହି କେହି ଗୃହିଣୀମାନେ କୌଣସି ନା କୌଣସି ରୂପରେ ଯଜନର ଚିହୁ ରଖିଛନ୍ତି । ପୃତ୍ୟହ ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ ସମୟରେ ଚୁଲା ଜଳିବା ଜନିତ ଜୀବ ହିଂସାର ପାତକ ନିବାରଣ ପାଇଁ ଦୈନିକ ପଞ୍ଚ ମହାଯଜ୍ଜର ବିଧାନ ରହିଛି । ତା ମଧ୍ୟରୁ ବୈଶ୍ୱଦେବ ପୂଜାରେ ଅଗ୍ରିରେ ବଳିବୈଶ୍ୱ ଆହୁତି ଦେବାର ବିଧାନ ରହିଥିଲେ ବି ଆଜି କାଲି କେହି କରୁ

ନ ଥିବାର ଦେଖାଯାଏ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଅଗ୍ନିରେ କିଛି ଖାଦ୍ୟ ପକାଇ , କଳ ଧାରାରେ ଅଗ୍ନି ପରିକ୍ରମା କରାଇ ,ଯଜ୍ଞର ଚିହ୍ନ ରଖିଛନ୍ତି । ମାଘ ପୂର୍ଣ୍ଣମିରେ ଅଗ୍ନି ଉତ୍ସବ ତଥା ଫାଲ୍ସନ ପୂର୍ଣ୍ଣମିରେ ହୋଲି ଯଜ୍ଞର ବିଧାନ ଥିଲେବି ତା ପରିବର୍ତ୍ତେ ଲୋକମାନେ କାଠ, କୁଟା ଜଳାଇ କୌଣସି ପ୍ରକାରେ ପରମ୍ପରା ପାଳନ କରୁଛନ୍ତି । ସେ ସବୂ ଏପରି ଭାବରେ ସମ୍ପାଦନ ହେଉଛି ,ମନେହୁଏ ଯେପରି କିଛି ଦିନ ପରେ ସେସବୂ ପରମ୍ପରା ଲୁଚିଯିବ ।

ଦଶହରା , ଦିପାବଳୀ , ନବରାତ୍ର ଆଦି ପର୍ବରେ କୌଣସି ନା କୌଣସି ରୂପରେ ହବନ କ୍ରିୟା ସମ୍ପନ୍ନ ହେଉଛି । ରାମଚରିତ ମାନସ, ଗୀତାପାଠ, ଭାଗବତ ସପ୍ତାହ ଓ ହରିବଂଶ ଆଦି ଶୁଭ କର୍ମରେ ହବନ କ୍ରିୟା ଅବଶ୍ୟ କରା ଯାଇଥାଏ । ସକଳ ପ୍ରକାର ସାଧନାରେ ବି ହବନକ୍ରିୟା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ । ଯେତେ ବି ମନ୍ତ୍ରପାଠ, ପୁରଷ୍ଟରଣ, ଜପ ଓ ସାଧନ କରାଯାଏ, ତାହା ବେଦୋକ୍ତ ହେଉ ବା ତାନ୍ତ୍ରିକ ହେଉ , ଶେଷରେ କିଛି ନା କିଛି ମାତ୍ରାରେ ହବନ ହୋଇଥାଏ । ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା, ଅନୁଷ୍ଠାନ ବା ପୁରଷ୍ଟରଣରେ ଜପର ଦଶମାଂଶ ହବନ କରିବାର ବିଧାନ ଅଛି । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ମାତା ଓ ଯଜ୍ଜକୁ ପିତା ବୋଲି ମାନି ନିଆଯାଇଛି ଓ ଏ ଦୁହିଙ୍କ ମିଳନରେ ମନୁଷ୍ୟର ଯେଉଁ ଜନ୍ମ ହୁଏ ତାକୁ *ଦ୍ୱୀଜତ୍ୱ* କହନ୍ତି । ଦ୍ୱୀଜର ଅର୍ଥ ଦ୍ୱିତୀୟ ଜନ୍ମ । ଜନ୍ମଦାତା ମାତା ପିତାଙ୍କୁ ଯେପରି ନିତ୍ୟନୈମିତ୍ତିକ ସେବା ପୂଜା କରାଯାଏ ସେପରି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ଓ ଯଜ୍ଜ ପିତାଙ୍କର ମଧ୍ୟ ସେବାପୂଜା କରିବା

ପ୍ରାୟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଧର୍ମ ଗ୍ରନ୍ଥ ମାନଙ୍କରେ ହବନ କ୍ରିୟାକୁ ଅଧିକ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦିଆ ଯାଇଛି । କାରଣ ଯଜ୍ଞ ଏପରି ଏକ ବିଜ୍ଞାନମୟ ବିଧାନ , ଯାହା ମନୁଷ୍ୟର ଭୌତିକ ତଥା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସର୍ବାଙ୍ଗିନ କଲ୍ୟାଣକାରକ ହୋଇଥାଏ । ମାନି ନିଆ ଯାଇଛି ଯେ ମଙ୍ଗଳମୟ ବିଷ୍ମୁ ହିଁ ଯଜ୍ଞପୁରୁଷ । ସେଥିପାଇଁ ଶାସ୍ତ୍ର କହେ

-----

ଯୋ ଯଞ୍ଜିଃ ଯଜ୍ଜପରମୈରିଜ୍ୟତେ ଯଜ୍ଜ ସଂଜିତଃ ତଂ ଯଜ୍ଜପୁରୁଷଂ ବିଷ୍ଟୁ ନମାମି ପ୍ରଭୁମୀଶ୍ୱରମ୍ ।

ଯେ ଯଜ୍ଜଦ୍ୱାରା ପୁଜା ହୁଅନ୍ତି, ସେ ଯଜ୍ଜମୟ ଅଟନ୍ତି, ଯଜ୍ଜରୂପ ଅଟନ୍ତି ସେହି ଯଜ୍ଜପୁରୁଷ ବିଷୁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ନମୟାର କରୁଛି ।

ଯେଉଁ ଯଜ୍ଞ ମନୁଷ୍ୟର ଅଶେଷ କାମନା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ ଓ ସ୍ୱର୍ଗ ତଥା ମୁକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ ସେହି ଯଜ୍ଞ ନ କରିବା ଲୋକକୁ ଯଜୁର୍ବେଦରେ ନିନ୍ଦା କରାଯାଇଛି

କସ୍ଦା ବିମୁଞ୍ଚତି ସ ତ୍ୱା ବିମୁଞ୍ଚତି କସ୍ମୈ ତ୍ୱା ବିମୁଞ୍ଚତି ତସ୍ମୈ ତ୍ୱା ବିମୁଞ୍ଚତି । ପୋଷାୟ ରକ୍ଷସାଂ ଭାଗୋସି ॥ ଯକୁ ୨. ୨୩

ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଆଶା କରୁଥିବା କେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯଜ୍ଞ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଯେ ଯଜ୍ଞ ପରିତ୍ୟାଗ କରେ ତାକୁ ଯଜ୍ଞପୁରୁଷ ପରମାତ୍ମା ମଧ୍ୟ ପରିତ୍ୟାଗ କରନ୍ତି । ଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ଯଜ୍ଞରେ ଆହୁତି ଦିଆ ଯାଏ ଏବଂ ଯେ ଯଜ୍ଞରେ ଆହୁତି ନ ଦିଏ ସେ ରାକ୍ଷସ ସହିତ ସମାନ ।

ଯଜ୍ଞ ମନୁଷ୍ୟର କି କି କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ କରିଥାଏ ତାହା ବର୍ତ୍ତନା କରିବାକୁ ଯାଇ ପୂଜ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ମହାଶୟ ମହ୍ୟପୁରାଣରୁ ଯଜ୍ଞର ଅଶେଷ ପ୍ରଶଂସା ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି ---

ପୁତ୍ରାର୍ଥୀ ଲଭତେ ପୁତ୍ରାନ୍ ଧନାର୍ଥୀ ଲଭତେ ଧନମ୍ ଭାର୍ଯ୍ୟର୍ଥୀ ଶୋଭନା ଭାର୍ଯ୍ୟା କୁମାରୀ ଚ ଶୃଙ୍ଗ ପତିଂ -----

ଭ୍ରଷ୍ଟରାଜ୍ୟୟଥା ରାଜ୍ୟ ଶ୍ରୀକାମଃ ଶ୍ରୀୟମାପ୍ନୁୟାତ୍ ନିଷାମଃ କୁରୁତେ ଯସ୍ତୁ ସ ପଙ୍ଗ ବ୍ରହ୍ମ ଗଚ୍ଛତି ॥ ମସ୍ୟପୁରାଣ ୯୩-୧୧୭

ସକାମ ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷାନରେ ପୁତ୍ରାର୍ଥୀକୁ ପୁତ୍ରଲାଭ , ଧନାର୍ଥୀକୁ ଧନ ଲାଭ , ବିବାହାର୍ଥୀକୁ ସୁନ୍ଦର ସ୍ତୀ , କୁମାରୀକୁ ଉତ୍ତମ ଓ ସୁନ୍ଦର ପତି ,ରାଜ୍ୟ ହରାଇଥିବା ରାଜାକୁ ରାଜ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀ କାମନା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ ମାତ୍ର ନିଷ୍କାମ ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷାନରେ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ପରମାତ୍ମା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଇଛି , ଯଜ୍ଞ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଗ୍ରହପୀଡା, ବନ୍ଧୁନାଶ, ଧନକ୍ଷୟ, ପାପ, ରୋଗ, ବନ୍ଧନ ଆଦିର ପୀଡା କେବେ ବି ହୋଇ ନଥାଏ । ଯଜ୍ଞର ଫଳ ଅସୀମ, ଅନନ୍ତ ତାହା କେବଳ ନିଷ୍ଠାବାନ ବ୍ୟକ୍ତି ଅନୁଭବ କରିପାରେ । ଯଜ୍ଞ ସମାନ କୌଣସି ଦାନ ନାହିଁ , କୌଣସି ବିଧି ବିଧାନ ନାହିଁ ଓ ସର୍ବ ଧର୍ମର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା ହିଁ ସାଧିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଯଜ୍ଞରେ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ବଳ ମିଳେ, ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା ବର୍ଷା ହୁଏ, ବିଶ୍ୱ ଶସ୍ୟ ଶ୍ୟାମଳା ହୁଏ ଓ ଜୀବଗଣ ପୁଷ୍ଟିଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ଯଜ୍ଞର ମହତ୍ୱ ବୃଦ୍ଧି କରିବାକୁ ଯାଇ ଭଗବାନ ଗୀତାରେ ଅର୍ଜୁନକୁ କହିଛନ୍ତି –

> ଯଜ୍ଜସହ ପ୍ରଜା ସୃଷ୍ଟି କରି, ପୂର୍ବେ କହିଥିଲେ ପ୍ରଜାପତି ସମୟଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ହେଉ , ତୁମର ବି, ହେଉ ଅଭିଷ୍ଟ ପ୍ରଦତି । ୩-୧୦ ଦେବତା ଭାବନା କର ସେହି ଦେବ କରିବେ ତୁମ ଭାବନା ପରୟର ଭାବନାରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ଶ୍ରେଷ୍ଟ ମଙ୍ଗଳ କାମନା ।୩-୧୧

.\_\_\_\_\_

ବ୍ରହ୍ମା ଜୀବଗଣ ସହ ଯଜ୍ଞ ସୃଷ୍ଟି କରି କହିଥିଲେ ଏହି ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା ତୂମର ତଥା ସମୟଙ୍କ କଲ୍ୟାଣ ହେବ ,ସକଳ କାମନା ପୂର୍ଣ୍ଣହେବ । ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା ତୁମେ ଦେବତା ମାନଙ୍କର ପୂଷ୍ଟି ସାଧନ କଲେ ସେହି ଦେବତାମାନେ ତୁମର ମଧ୍ୟ କଲ୍ୟାଣ କରିବେ । ଏହିପରି ଜୀବଗଣ ଓ ଦେବତାମାନେ ନିଜର ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ପରୟରର କଲ୍ୟାଣ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇପାରିବ ।

ବିଭିନ୍ ଶାସର ପୃଷା ଓଲଟାଉ ଥିଲେ ,ଯଜ୍ଜର ଭୃୟସି ମହତ୍ୱ ଓ ପ୍ରଶଂସା ଦୃଷ୍ଟିଗୋଚର ହେବ । ପୂର୍ବକାଳରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ତଥା ଭୌତିକ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସାଧନ ପାଇଁ ବଡ ବଡ ଯଜ୍ଜ କରା ଯାଉଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ଦେବତାମାନେ , ଅସୁରମାନେ, ରାଜାମାନେ, ଋଷିମାନେ ଯଜ୍ଜ କରୁଥିବାର ପ୍ମାଣ ମିଳେ । ଅସ୍ତରମାନେ ସଦା ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଯଜ୍ଞ ନାଶ କରୁଥିଲେ କାରଣ ସେମାନେ ଚାହୁଁଥିଲେ ତାଙ୍କ ଶତ୍ର ଉନ୍ତି ନ ହେଉ ଓ ଶତ୍ ବଳଶାଳୀ ନ ହେଉ । ପୁନଃ ଅନ୍ୟର କ୍ଷତି ସାଧନ କରିବା ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଯଜ୍ଜ କରୁଥିଲେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ,ହନୁମାନ୍ତ୍ରାବଣ ପୁତ୍ର ଇନ୍ଦ୍ରଜିତର ଯଜ୍ଞ ଭଗ୍ର ନ କରିଥିଲେ ସେ ଅଜେୟ ହୋଇ ଯାଇଥାନ୍ତା ଓ ଜଗତ କଲ୍ୟାଣର ଅନ୍ତରାୟ ସାଜିଥାନ୍ତା । ରାଜା ଦଶରଥ ପୃତ୍ୱେଷ୍ଟି ଯଜ୍ଞ କରିଥିଲେ , ସ୍ୱୟଂ ଇନ୍ଦ୍ ବି ଇନ୍ଦାସନ ପାଇଁ ଯଜ୍ଞ କରିଥିଲେ, ମହାଭାରତ ଯୁଦ୍ଧ ପରେ ଜୀବହତ୍ୟା ଦୋଷରୁ ମୁକ୍ତିପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ପରାମର୍ଶରେ ରାଜା ଯୁଧିଷିର ରାଜସ୍ୟ ଯଜ୍ଞ କରିଥିଲେ , ଶ୍ରୀରାମଚନ୍ଦ୍ର ଅଶ୍ୱମେଧ ଯଜ୍ଞ କରିଥିଲେ । ପାପର ପାୟଣ୍ଟିତ ସ୍ୱରୂପ, ଅନିଷ୍ଟ ଓ ଦୂର୍ଭାଗ୍ୟର ଶାନ୍ତି ନିମିତ୍ତ, ରୋଗ ନିବାରଣ ପାଇଁ ଅଥବା ସୌଭାଗ୍ୟ ପାପ୍ଟି ପାଇଁ , ଦେବତାଙ୍କ ସନ୍ତୁଷ୍ଟି ପାଇଁ ଦେଶରେ ଅନାବୃଷ୍ଟି ନିବାରଣ ପାଇଁ ଓ ବାୟୁମଣ୍ଡଳରୁ ଅନିଷ୍ଟକାରୀ ତତ୍ତ୍ୱର ନିବାରଣ ପାଇଁ ଅନେକ ସମୟରେ ଯଜ୍ଞ କରାଯାଇଥାଏ ।

.....

ଯଜ୍ଞରେ ସାଧାରଣତଃ ଘୃତ, ସମିଧ,ହୋମକାଷ ଓ ଶାକଲ୍ୟରୂପେ ବିଭିନ୍ ହବ୍ୟ ବସ୍ତୁର ସନ୍ନିଶ୍ୱଣ ଇତ୍ୟାଦି ସାମଗୀ ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରୟୋଗ ଅନୁସାରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହବ୍ୟ ବସ୍ତୁର ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ଯଜ୍କରେ ଯେଉଁସବୁ ବ୍ୟର ସମିଧ ଆହୁତି ଦିଆଯାଏ ସେ ସବୁ ସମିଧର ବିଶେଷ ଗୁଣ ରହିଛି । ତେଣ କେଉଁ ପୟୋଗପାଇଁ କି ପକାର ଗୁଣର ସମିଧ ତଥା ହବ୍ୟ ବସ୍ତୁ ଆହ୍ତି ଦେବା ଆବଶ୍ୟକ ତାହା ମଧ୍ୟ ବିଜ୍ଞାନ ସିଦ୍ଧ । ସେହି ସମୟ ହବ୍ୟ ବସ୍ତୁର ସନ୍ନିଶ୍ୟରେ ଏକ ବିଶେଷ ଗଣର ସମାହାର ହୋଇଥାଏ ଓ ତାହାର ଜୁଳନରେ ବାୟୃମଣ୍ଡଳରେ ଏକ ବଶେଷ ପ୍ରବାହ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ଏବଂ ତା ସହିତ ବେଦମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ ମଧ୍ୟ ସେହି ବାୟୁ ପ୍ରବାହର ବିଶିଷ୍ଟତା ଆହୁରି ବୃଦ୍ଧି କରିଦିଏ । ତା ବ୍ୟତୀତ ପାର୍ଶ୍ୱବର୍ତ୍ତୀ ଲୋକମାନଙ୍କ ଉପରେ ମଧ୍ୟ ବିଶେଷ ପଭାବ ପଡେ । ତେଣ୍ଡ ଯେଉଁ ସମୟ ହବ୍ୟ ବସ୍ତୁ ଓ ସମିଧ ହୋମରେ ଭସ୍ତିଭୂତ ହୁଅନ୍ତି ସେମାଙ୍କର ଗୁଣ ଓ ବେଦମନ୍ତ୍ରର ଶକ୍ତି ସହିତ ମିଶି ଯେଉଁ ସଦଭାବନା ସୃଷ୍ଟି କରନ୍ତି ତାହା ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ମାଧ୍ୟମ ଦେଇ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ବ୍ୟାପିଯାଇ ସମଗ ସଂସାରର ତଥା ଜୀବଜଗତର କଲ୍ୟାଣକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ଯଜ୍ଜ ହେଉଛି ସଂସାରର ସେବା ତଥା ସୁଖ ଶାନ୍ତି ବୃଦ୍ଧି କରିବାର ଉପଯୁକ୍ତ ମାଧ୍ୟମ । ଅନ୍ୟପକ୍ଷେ,ଯାଜ୍ଞିକ,ଯେ ଆହୁତି ଦିଏ,ତାର ଆତୁ ଶୁଦ୍ଧି ହୁଏ, ପାପ ତାପ ନାଶ ହୁଏ , ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଓ ସଦ୍ଗତି ଲାଭ ହୁଏ । ନିର୍ମଳ ହଦୟ ସହିତ ଓ ନିସ୍ନାର୍ଥପର ଭାବରେ ଯଜ୍ଞ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଲୋକ-ପରଲୋକରେ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଲାଭ କରେ । ତାର ପୃଶ୍ୟଭାଗ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ଥିଲେ ସେ ସ୍ପର୍ଗ ଲାଭ କରେ ଅଥବା ମୁକ୍ତି ଲାଭ କରେ । ଅନ୍ୟଥା ପୃଣ୍ୟଭାଗ କମି କାରଣରୁ ଯଦି ପୂନର୍ଜନୁ ହୁଏ ତେବେ ସେ ସୁଖି ଓ ଶୀ ସମ୍ପନ୍ନ ପରିବାରରେ ଜନ୍ନ ନିଏ , ଫଳରେ ସେ ତାର ସାଧନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇପାରେ ଓ ନିଜ ଲକ୍ଷସ୍ଥଳରେ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ ତାକୁ ସୁଯୋଗ ମିଳେ । ସୂକ୍ଷ୍ମ ପ୍ରକୃତି ଅନ୍ତରାଳରେ ଥିବା ସମୟ ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ,

ଯାହାଙ୍କୁ ଦେବତା କହନ୍ତି , ସେମାନଙ୍କୁ ପ୍ରସନ୍ନ କରିବା, ସେମାନଙ୍କୁ ଜୀବଜଗତ ପ୍ରତି ଅନୁକୁଳ କରାଇବା, ନିଜର ଅନୁକୁଳ ଦିଗରେ ସେମାନଙ୍କୁ ପ୍ରୟୋଗ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି କାର୍ଯ୍ୟ ଏହି ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସହଜରେ ସୟବ ହୋଇପାରେ ।

ସଂସାରରେ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ବା ଶକ୍ତି ନାଶ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ କେବଳ ରୂପାନ୍ତର ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି ହିସାବରେ ଯଜ୍ଜରେ ଯେଉଁ ସବୁ ବସ୍ତୁ ଦଗ୍ରିଭୃତ ହୁଏ, ଯେଉଁ ସବ ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷ ଶମଦାନ କରିଥାନ୍ତି , ତାହା କେବେହେଲେ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ନ ଥାଏ । ସେ ଗୁଡିକର ରୂପାନ୍ତର ଘଟି , ସଂସାରରେ ଯଥେଷ୍ଟ ପରିମାଣର ଆଧ୍ୟାତ୍କିକ ସୃକ୍ଷୁ ତରଙ୍ଗ ପ୍ରବାହିତହୋଇ ଜୀବଜଗତକୁ ଅଶେଷପ୍ରକାର ଲାଭ ପହଞ୍ଚାଇ ଥାଏ । ଯଜ୍ଞ, ଏକତା, ଦାନ ଓ ଉପାସନାର ଏକ ସମାହାର । ଶକ୍ତିଶାଳୀ ବେଦମନ୍ତ୍ରର ବିଧି ଅନସାରେ ଉଚ୍ଚାରଣ, ବିଧିରେ ନିର୍ମିତ କୃଷ, ଶାସ୍ତୋକ୍ତ ସମିଧ ଓ ହବ୍ୟ ସାମଗି ଓ ବିଧାନପୂର୍ବକ ଆହୁତି ଦାନ ହୋଇଥିବା ଯଜ୍ଜର ଦିବ୍ୟ ପୂଭାବ ଅଚିରେ ଆକାଶରେ ତଥା ବାୟୁମଣ୍ଡଳରେ ବ୍ୟାପିଯାଏ । ତାର ପୂଭାବରୁ ଜୀବ ଜଗତରେ ତଥା ଲୋକଙ୍କ ଅକ୍ତଃକରଣରେ ପ୍ରେମଭାବ, ଉଦାରତା, ଏକତା, ସଦ୍ଭାବ, ସଂଯମ, ସଦାଚାର, ଆସ୍ତିକତା ଆଦି ପ୍ରବାହିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ରାଜା ,ବିଭଶାଳୀ, ଋଷି ମୁନି ମାନେ ବଡ ବଡ ଯଜ୍ଜ କରିଥାନ୍ତି । ଏହାଦ୍ୱାରା ଅଦୃଶ୍ୟ ଆକାଶରେ ଦୂର ଦୂର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ସୃକ୍ଷ୍ର ତରଙ୍ଗ ବ୍ୟାପିଯାଇ, ଦୂର ଦୂର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ନିର୍ମଳ ଓ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ହୋଇଯାଏ । ଫଳରେ ବିଶ୍ୱ ବ୍ୟାପି ସମୟ ପ୍ରକାର ବାଧା ବିଘ୍ନ ନିବାରିତ ହୋଇଯାଏ । ଏ ପ୍ରକାର ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ସୃଷ୍ଟ୍ର ତଗଙ୍ଗ ପ୍ରବାହିତ ହେଉଥିବା ସମୟରେ ଯେଉଁ ସନ୍ତାନ ଜନୁଲାଭ କରେ ସେ ସଦ୍ଗୁଣୀ, ସ୍ୱସ୍ଥ ଓ ଉତ୍ତମ ବିଚାର ଧାରାର ହୋଇଥାଏ । ସନ୍ତାନଲାଭ ପାଇଁ ପୃତ୍ୱେଷି ଯଜ୍ଜ ସଦ୍ଶ ସଦ୍ଗୁଣୀ, ସ୍ୱସ୍ଥ ଓ ପ୍ରତିଭାବାନ ସନ୍ତାନ ଲାଭ ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଯଜ୍ଞ କରାଇବାର ବିଧାନ ଅଛି । ସନ୍ତାନର ଦଶ ସଂସ୍କାର ମଧ୍ୟର ଗର୍ଭାଧାନ,ସୀମନ୍ତନୟନ,ପୃଂସବନ,ଜାତକର୍ମ,ନାମକରଣ,

-----

ଆଦି ସଂଷ୍କାର ଯଜ୍ଜକର୍ମ , ସନ୍ତାନର ଅବୋଧ ଅବସ୍ଥାରେ ହୋଇଥାଏ , ଯାହାର ପ୍ରଭାବରେ ସନ୍ତାନ ବଡହେଲେ ଏକ ସଦ୍ଗୁଣୀ, ସ୍ୱସ୍ଥ ଓ ପ୍ରତିଭାବାନ ବ୍ୟକ୍ତି ହୋଇ ପାରିବ । ପୂର୍ବକାଳରେ ଏହିପରି ଭାବରେ ପ୍ରତିଭାବାନ୍ ପୁରୁଷ ସୃଷ୍ଟି ହେଉଥିବାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ରହିଛି । ମାତ୍ର ଅଧୁନାନ୍ତନ ସମାଜର ତଥା ବ୍ୟକ୍ତିର ଯଜ୍ଞର ମହତ୍ୱ , ସଂଷ୍କାରର ପ୍ରଭାବ ସୟନ୍ଧରେ ଅଧୋଗମନ ଭାବ ଆସିଲାଣି ଓ ସଂଷ୍କାର ଓ ଯଜ୍ଞକୁ ସେମାନେ ହେୟଜ୍ଞାନ କରି , ଏସବୁ ଅନାବଶ୍ୟକ ବୋଲି ଭାବିନେଲେଣି । ଫଳରେ ଦୁର୍ଗୁଣ ଗ୍ରସ୍ଥ , ରୋଗଗ୍ରୟ , କୁସଂଷ୍କାରୀ ସନ୍ତାନ ସନ୍ତତିରେ ପରିବାର ତଥା ସମାଜ ଦିନକୁ ଦିନ ଆକ୍ରାନ୍ତ ହୋଇ ଯାଉଛି ।

ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ଭଗବାନଙ୍କ ମୁଖ ବୋଲି ମନେ କରାଯାଏ । ଅଗ୍ନିଙ୍କ ମୁଖରେ ଯେଉଁ ଆହୁତି ଦିଆଯାଏ ତାହାକୁ ବ୍ରହ୍ମଭୋଜ କୁହାଯାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଭୋଜନ କରାଇବା ସଦୃଶ । ଯେଉଁ ପରମାତ୍ମା ଆମ ମାନଙ୍କୁ ଜୀବନ ଧାରଣର ସମୟ ପ୍ରକାର ସାମଗ୍ରୀ ଯୋଗାଇଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ଭୋଜନ ପ୍ରଦାନ କରିବା ଆମ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଏହି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଧର୍ମର ମହତ୍ୱ ସୁଚାଇବାକୁ ଯାଇ ଭଗବାନ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି ---

ଇଷ୍ଟ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ତୁୟଙ୍କୁ ତ ଦେବତା ଯଜ୍ଞ ତୃପିତ ସେ ଦାନ ତାଙ୍କୁ ନ ଦେଇ ଯେ ଭୁଞ୍ଚଇ ସେ ଜଣେ ଚୋର ନିର୍ଣ୍ଣିତ ।୩-୧୨

ଯାହାର ଏ ପ୍ରକାର ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିବା ପାଇଁ ସୟଳ ଓ ସାମଥ୍ୟର ଅଭାବ ରହିଛି ସେ କେବେ କେବେ ଛୋଟ ଛୋଟ ଯଜ୍ଞ କରି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରି ପାରିବେ, ଅଥବା ଯେ ବ୍ୟକ୍ତି ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷ୍ଠାନ କରୁଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ମାନସିକ, ଶାରୀରିକ ଓ ଆର୍ଥିକ ସହଯୋଗ ଦେଇ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ ମଧ୍ୟ କରି ପାରିବେ,ଅଥବା କେହି

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ (ଯଜନ ପଥେ)

ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷାନ କରୁଥିବ ସେଥିରେ ନିଜର କିଛି ଆହୁତି ଦାନ କରି ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ ମଧ୍ୟ କରି ପାରିବେ, ଅଥବା କେତେଜଣ ମିଶି ପରସ୍କର ସହଯୋଗ ଭିତ୍ତିରେ ସାମୁହିକ ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷାନ କରି ପାରିବେ । ଏଥିରେ ଯେତେ ଧନ, ସାମଗ୍ରୀ ଓ ଶ୍ରମ ବ୍ୟୟିତ ହୋଇଥାଏ ତାହା ସହଯୋଗ ଭିତ୍ତିରେ ହେବ ଓ ସେଥିପାଇଁ କେବେ ବି କୁଷିତ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ଓ ମନେ କରିବା ଉଚିତ ଯେ ବ୍ୟୟିତ

ହେଉଥିବା ଧନରାଶି କେବେ ନିଷ୍କଳ ଯିବନାହିଁ । ବେଦରେ ଯଜ୍ଜକୁ 'କାମଧୁକ୍ ' କୁହାଯାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ସକଳ ପ୍ରକାର କାମନା ପୂରଣ ହୋଇଥାଏ, ମନୁଷ୍ୟର ସମୟ ଅଭାବ ଓ ବାଧା ଦୂର ହୋଇଥାଏ ।

ଆଗକାଳରେ ଗୃହରେ ନିତ୍ୟ ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର ବିଧାନ ଥିଲା । ଏହା ଅତି ସହଜ, ସରଳ ଓ ସୀମିତ ବ୍ୟୟ ସାପେକ୍ଷ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଗୃହର ଶାନ୍ତି, ପରସ୍କର ଆଡ୍ନିୟତା, ସ୍ୱସ୍ଥତା ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକଭାବ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇପାରୁଥିଲା ଓ ପରିବାରର ସମୟ ସଦସ୍ୟ ପରସ୍କର ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ସମନ୍ୱୟ ଭାବ ରଖୁଥିଲେ ।ଏହି ନିତ୍ୟବ୍ୟବସ୍ଥାକୁ ଆଗକୁ ବଢାଇବା ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ନିତ୍ୟ ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର ନ କରି ପାରିଲେ ,ସପ୍ତାହରେ ଏକବାର ରବିବାରକୁ ଅଥବା ଅମାବାସ୍ୟା ବା ପୂର୍ଣ୍ଣମିରେ ବା ସଙ୍କ୍ରାନ୍ତିରେ ହବନ କରା ଯାଇପାରେ ଅଥବା ମାସକୁ ଥରେ ସଙ୍କ୍ରାନ୍ତିରେ ହବନ କରିବା ଉଚିତ । ସେଥିପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ହବନର ମଧ୍ୟ ବିଧାନ ଅଛି । ବିଧି ବିଧାନର ସରଳତା କାରଣରୁ , ବିନା ପୁରୋହିତ ବରଣରେ, ଏ ହବନ ଯେ କୌଣସି ଦ୍ୱୀଜ ସହକରେ କରି ପାରିବ । ଯଦି ଉପଯୁକ୍ତ ବିଧାନ ଅନୁକରଣ ନ ହୋଇପାରେ ତେବେ କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଗାୟନ ପରେ ସ୍ୱାହା ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ଆହୁତି ଦିଆ ଯାଇପାରେ । କୌଣସି ନା କୌଣସି ପ୍ରକାର ଏହି ହବନ କ୍ରିୟା କରିବାକୁ ଯତ୍ନବାନ ରହିପାରିଲେ, ତାହା ଭାରତୀୟ ସଂସ୍କୃତି ପ୍ରତି ଏକ ବଡ ସେବା ହେବ ।

.....

ହବନ କ୍ରିୟା ଏକ ଉତ୍ତମ ବିଦ୍ୟା ଯାହାଦ୍ୱାରା ହୋମରେ ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱର ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ସନ୍ନିଶ୍ରଣ ହୋଇ ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ଜାତ ହୁଏ , ସେହି ଶକ୍ତି, ଦ୍ୱୀ ମୂର୍ଧା, ଦ୍ୱୀ ନାସିକା, ସପ୍ତହୟ୍ତ, ଦ୍ୱୀ ମୂଖ, ସପ୍ତଜିହ୍ୱା, ଉତ୍ତରମୁଖ କୋଟି ଦ୍ୱାଦଶ ମୂର୍ଧା, ଦ୍ୱୀ ପଞ୍ଚାଶକୂଳା ଯୁକ୍ତ ଆଦି ବିଶେଷଣରେ ଭୂଷିତ ହୋଇଥିବାର କୁହାଯାଏ । ଯଜ୍ଞରେ ବରଣ ହୋଇଥିବା ପୁରୋଧାମାନେ ସାଧାରଣତଃ ହୋମ ଅଗ୍ନିଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ନିମ୍ନୋକ୍ତ ବେଦ ମନ୍ତ୍ର ତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନମନ୍ତ୍ର ରୂପେ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଥାନ୍ତି ।

ସିତପଦ୍ମାସନଂ ଶାଙ୍ଗ ମେଷାରୂଙ ସୁରୋଉମଂ ଚତୁଃଶ୍ରୋତ୍ରଂ ଦ୍ୱୀନାସଂ ଚ ଷଡ୍ଲୋଚନ ବିରାଜିଙ ସପ୍ତହଙ୍ଗ ଚତୁଃଶୃଙ୍ଗ ସପ୍ତଜିହ୍ୱ ଦ୍ୱୀ ଶିର୍ଷଙ୍କ ପ୍ରସନ୍ନମନିଶଂ ଧ୍ୟାୟେତ୍ସର୍ବ କାମାର୍ଥ ସିଦ୍ଧିଦଂ ॥

ଏହି ବିଶେଷଣର ରହସ୍ୟ ଶାସ୍ତରେ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ଯଜ୍ଞାଗ୍ନିର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଓ ଭୌତିକ ରୂପେ ଦ୍ୱୀ ମୂର୍ଧା ବା ଦ୍ୱୀ ଶିର୍ଷ ଯାହାକୁ ସଫଳ କରାଯାଇ ପାରିବ, ନାସିକା ଦ୍ୱୟ ରୂପରେ ସ୍ଥୁଳ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ପ୍ରକୃତି ଯାହା ଉପରେ ଅଧିକାର ପ୍ରାପ୍ତ କରା ଯାଇପାରିବ , ଯଜ୍ଞାଗ୍ନି ହାତରେ ସାତ ପ୍ରକାର ସମ୍ପଦ ଅଛି ଯାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରା ଯାଇପାରିବ , ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗ ଓ ବାମମାର୍ଗ ନାମରେ ଦ୍ୱୀମୁଖ ଓ ସପ୍ତଲୋକ ସପ୍ତଜିହ୍ୱା ସଦୃଶ ଓ ସପ୍ତଲୋକରେ ଯେଉଁ ବିଶେଷତ୍ୱ ରହିଛି ତାହା ଯଜ୍ଞାଗ୍ନିର ଜିହାରେ ରହିଛି ।

ଉତ୍ତର ଆକାଶର ଧ୍ରୁବ ମଣ୍ଡଳର ଚୁନ୍ୟକତ୍ୱ କେନ୍ଦ୍ର ହେଉଛି ଅଗ୍ନିଙ୍କ ମୁଖ । ଯଜ୍ଞାଗ୍ନିରେ ୫ ୨ ପ୍ରକାର କଳା ରହିଛି ଯାହା ମଧ୍ୟରୁ ରାବଶ କିଛି ମାତ୍ର କଳା ପ୍ରାପ୍ତ କରି ମହା ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇ ପାରିଥଲା । ଯଦି ଏହି ସମସ୍ତ କଳା ମନୁଷ୍ୟର ପାପ୍ତ

ହେବ ତେବେ ସେ ଅଗ୍ନି ସମ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇଯିବ । ଜଗତର ସମୟ ଶକ୍ତି ତାର ଆୟତରେ ରହିବ । ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପୂଜା ଅନୁଷ୍ଠାନରେ ଯଜ୍କର ବିଧାନ ରହିଛି । ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସକ ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଯଜ୍ଜ ପିତା ତୁଲ୍ୟ ପୂଜନୀୟ । ଯଜ୍କରୂପି ଭଗବାନଙ୍କ ପୂଜାରେ ଯତ୍ନବାନ୍ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ।

#### ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଓ ଯଜ୍ଞ ॥

ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ ଶେଷରେ ବା କୌଣସି ଶୁଭ ଅବସରରେ ଯଜ୍ଞ କରିବାର ବିଧାନ ରହିଛି । ଯେ କୌଣସି ସାଧାରଣ ଉପାସକ ,ବିଶେଷ କର୍ମକାଣ ନ ଜାଣି ଥିଲେ ବି , ସହଜରେ ଏହି ଯଜ୍ଜ ଅନୁଷାନ କରି ପାରିବ ।

ଯଜ୍ଞକୁଷ ଖୋଦନ କରି ହେଉ ବା ବେଦି ଉପରେ ଯଜ୍ଞକୁଷ କରାଯାଇ ପାରିବ । କୌଣସି କାମନା ବା ମନୋରଥ ପୂରଣପାଇଁ କରା ଯାଉଥିବା ଯଜ୍ଞରେ ବେଦି ଉପରେ କୁଷ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ ଓ ନିଷ୍କାମ କର୍ମରେ ଆତ୍ମକଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ କରାଯାଉଥିବା ଯଜ୍ଞର ହବନ କୁଷ ଖୋଦନ କରି କରିବା ବିଧେୟ । ଖୋଦିତକୁଷ ବା ବେଦି କୁଷର ଲୟ ଓ ପ୍ରସ୍ଥ ସାଧକର ନିଜ ହାତରେ ୨୪ ଆଙ୍ଗୁଳ ହେବା ଉଚିତ ଏବଂ ଖୋଦିତ କୁଷର ନିମ୍ନଭାଗର ଲୟ ପ୍ରସ୍ଥ ୬ ଆଙ୍ଗୁଳ ହେବା ଉଚିତ । ବେଦି ତିଆରି କଲେ ୪ ଆଙ୍ଗୁଳ ଉଚ୍ଚା ଲାଲ ମାଟିରେ ବେଦି କରିବାକୁ ହେବ ଓ ତାର ଲୟ ପ୍ରସ୍ଥ ୨୪ ଆଙ୍ଗୁଳ କରିବାକୁ ହେବ । ହବନର ଦୁଇଘଣ୍ଟା ପୂର୍ବରୁ ଗୋମୟ ପାଣିରେ ଏପରି ଲିପା ଯିବା ଉଚିତ ଯେପରି ବେଦିରେ କୌଣସି ଉଚ୍ଚା ନିତା ରହିବ ନାହିଁ ଓ ବେଦି ପରିଷ୍କାର ଓ ଆକର୍ଷଣୀୟ ହୋଇଥିବ । ବେଦିରେ ଧଳା ରଙ୍ଗ ,ହଳଦୀ ରଙ୍ଗ ଓ ଲାଲ ରଙ୍ଗର ମୁରୁଜ ପକାଇ ବେଦିକୁ ଆହୁରି ସୁନ୍ଦର ଓ

ଆକର୍ଷଣୀୟ କରାଯାଇ ପାରେ । ବେଦି ସ୍ଥଳରେ ମଣ୍ଡପ, ପୁଷ ଓ ପଲ୍ଲବରେ ସଜାଇ , ଯେତେ ସ୍ତନ୍ଦର କରାଯାଇ ପାରେ ସେତେ ଭଲ ।

ବେଦି ବା କୁଣ୍ଡର ଐଶାନ୍ୟ କୋଣରେ କଳସ ସ୍ଥାପନ କରାଯିବ । ମାଟି ଘଡୀ ହେଉ ବା ଉଉମ ଧାତୁରେ ନିର୍ମିତ କଳସ ପାତ୍ରରେ ଶୁଦ୍ଧଜଳ ପୁରାଇ, ତା ଉପରେ ଆମ୍ର ପଲ୍ଲବ ଦେବ । କଳସର ନିମ୍ନ ଭାଗରେ ହଳଦୀଗୁଣ୍ଡରେ ସ୍ୱୱିକ ଅଙ୍କନ କରି ତା ଉପରେ କଳସ ରଖିବ । କଳସ ଉପରେ ଚାଉଳ ବା ଅଟ୍ଟା ବା ମିଷ୍ଟାନ୍ନ ବା କୌଣସି ମାଙ୍ଗଳିକ ଦ୍ରବ୍ୟ ରଖିବା ଉଚିତ । କଳସ ପାଖରେ କିୟା ବେଦି ଉପରେ, ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ଚୌକୀରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରତୀମା ଓ ପୂଜା ସାମଗ୍ରୀ ,ଶୋଧିତ ହୋଇଥିବା ପଞ୍ଚାମୃତ ରଖିବାକୁ ହେବ । ବେଦି ବା କୁଣ୍ଡର ତିନି ପାଖରେ ଆସନ ପକାଇ ନିଜର ମିତ୍ର ବା ବନ୍ଧୁଙ୍କୁ ବସାଇବ । ପୂର୍ବ ଦିଗରେ , ଯେଉଁଠି କଳସ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ପ୍ରତୀମା ସ୍ଥାପନ ହୋଇଛି, ତା ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଜଣେ ବିଶିଷ୍ଟ ବାହୁଣ ବା ବୟୋଜ୍ୟେଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ବରଣ କରି ଆସନରେ ବସାଇବ । ଯଜମାନ

ସମିଧ ସାତ ପ୍ରକାରର ହେବ ଓ ସମୟ ନ ମିଳିଲେ ଯାହା ସମିଧ ମିଳି ପାରିଲା ସେତିକି ସଂଗ୍ରହ କରିବେ । ହବନ କ୍ରିୟାରେ ଯେତେ ଜଣ ଭାଗ ନେଇଥିବେ , ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ପାଇଁ ୧୦୦ ଗ୍ରାମ ଘୃତ ଓ ୨୫୦ ଗ୍ରାମ ସମିଧ ହେବା ଉଚିତ । ଶକ୍ତି ଅନୁସାରେ ପରିମାଣ ବୃଦ୍ଧି କରା ଯାଇପାରେ । ତ୍ରୀଗୁଣାତ୍ମକ ହବନରେ ତିନିଗୁଣବାଲା ହବନ ସାମଗ୍ରୀ ସଂଗ୍ରହ କରିବେ ଏବଂ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ହବନରେ ଅଧା ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣୀ ସାମଗ୍ରୀ ,ଏକ ଚତୁର୍ଥାଂଶ ରଜୋଗୁଣୀ ସାମଗ୍ରୀ ଓ ଏକ ଚତୁର୍ଥାଂଶ ତମୋଗୁଣୀ ସାମଗ୍ରୀ ସଂଗ୍ରହ କରିବାକୁ ହେବ ।

ପୂର୍ବକୁ ମୁଖ କରି ପଣ୍ଟିମରେ ବସିବେ । ଯଜମାନର ସ୍ତ୍ରୀ ବା ଭାଇ ବା ମିତ୍ର ବା ବନ୍ଧ୍ର

ଚାମଚ ବା ସ୍ରବ ଧରି ଘୃତପାତ୍ ସୟାଳିବେ ।

\_\_\_\_\_\_

**ସଉଗୁଣୀ ସାମଗ୍ରୀ** - ମାଳା ତୁଳସୀ, ଆସନ କୁଶ,ପୃଷ ଶ୍ରେତ, ପାତ୍ ତୟା, ମୁଖ ପୂର୍ବକୁ, ଦୀପ ଗୌଘୃତ, ତିଳକ ଚନ୍ଦନ, ସମିଧ-ପିସ୍ପଳ,ବର,ଗୁଲର, ହବନ ସାମଗୀ- ଶ୍ୱେତଚନ୍ଦନ,ଅଗୁର , ଗୁଜୁରାତୀ, ଲବଙ୍ଗ, ଶଙ୍ଖପୃଷି, ବାହ୍ଲି, ଶତାବରୀ, ଖସା, ଅଁଳା, ଇନ୍ଦ୍ରସବ, ବଂଶଲୋଚନ, ଯାଇତ୍ୀ, ବଚ,ମୂଳହଠୀ, କମଳ , କେଶର, ନାରିକେଳ, ବାଦାମ, ଯଅ ଓ ମିଶୀ । **ରଜୋଗୁଣୀ ସାମଗୀ** – ମାଳା ଚନ୍ଦନ, ଆସନ ସୃତା ,ପୃଷ୍ପ ହଳଦୀଆ, ପାତ୍ କଂସା, ରେସମ ବସ୍ତ, ମୁଖ ଉଉରକୁ, ଦୀପ ଘୃତ , ତିଳକ ଲାଲ, ସମିଧ- ଆୟ, ଶିଶୁ , ହବନ ସାମଗୀ - ଅଳେଇଚ, କେଶର,ଛାର, ପୁନର୍ନବା, ଜୀବନ୍ତୀ, କଚୁର, ତାଲିସପତ୍, ରାସ୍ମା, ନାଗର ମୁଥା, ଉନ୍ନାବ, ତାଲମାଖନ, ମୋଚରସ, ସୋଁଫ, ଚିତ୍କ, ଡାଲଚୀନି, କିଶମିଶ୍ ଚାଉଳ ଓ ଖଣ । *ତମୋଗୁଣୀ ସାମଗ୍ରୀ* – ମାଳା ରୁଦ୍ୱାକ୍ଷ, ଆସନ ଉଲ୍ , ପୃଷ ହରିତ ବା ଗାଢଲାଲ, ପାତ୍ ଲୁହା , ବସ୍ତ ଉଲ୍ ,ମୁଖ ପଷ୍ଟିମକୁ, ଦୀପ ଛାଗଳଘୃତ, ତିଳକ ଭଷୁ, ସମିଧ- ବେଲ, କରୀଲ, ହବନ ସାମଗୀ- ରକ୍ତଚନ୍ଦନ, ଟଗର, ଅଶ୍ୱଗନ୍ଧା, ଜାଇଫଳ, କମଲଗଟ୍ଟା, ନାଗକେଶର, ପିସ୍ପଳ ,କଟୁକୀ, ଚିରେଇତା, ଅପମାର୍ଗ, କଙ୍କଡାସିଂହୀ,କୁଳଞ୍ଜନ, ମେଥି, କାକଙ୍ଗଘା, ଭାରଙ୍ଗୀ, ଅକରକର, ପିୟା, ଅଖରୋଟ,ତିଳ,ବିରି,ଗୁଡ ।

ହବନ ଆରୟରେ ଯଜମାନ ପଞ୍ଚକୋଶୀ ବ୍ରହ୍ମସନ୍ଧ୍ୟା କରିବେ । ତା ପରେ ବେଦି ବା କୁଣ୍ଡରେ ସମିଧ ସଜାଇ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବା ସହିତ କର୍ପୁର ସାହାଯ୍ୟରେ ଅଗ୍ନି ପ୍ରଜ୍ୱଳୀତ କରିବେ । ହବନରେ ବସିଥିବା ସମୟ ବ୍ୟକ୍ତି ସମ ସ୍ୱରରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ବୋଲିବେ ଓ ମନ୍ତ୍ର ଶେଷରେ ସ୍ୱାହା ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣ ପୂର୍ବକ ଘୃତ ଓ ହବନ ସାମଗ୍ରୀ ହବନ କରିବେ । ଆହୁତି ଦେବା ପରେ ଚାମଚରେ ରହିଥିବା ଘୃତରୁ ବୁନ୍ଦାଏ ପାଖରେ ଥିବା ଜଳ ପାତ୍ରରେ ପକାଇବା ସମୟରେ *ଇଙ୍* 

ଗାୟତ୍ରୈୟ ଇଙ୍ ନ ମମ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ । ସାମୁହିକ ମନ୍ତ୍ରୋଚ୍ଚାରଣ ସୁମଧୂର ସ୍ୱରରେ ହେବା ଉଚିତ । ଅତି କମ୍ ରେ ୧୦୮ ଆହୁତି ହୋମ କରିବା ଉଚିତ । ବରଣ ହୋଇଥିବା ବ୍ରହ୍ମା ହାତରେ ମାଳା ନେଇ ଆହୁତିର ସଂଖ୍ୟା ଗଣନା କରୁଥିବ । ଆହୁତି ସଂଖ୍ୟା ସମାପ୍ତ ହୋଇଗଲା ପରେ , ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇ ରହିଥିବା ମିଷ୍ଟାନ୍ନ ଭୋଜନରୁ କିଛି କିଛି ହାତରେ ନେଇ ଅଗ୍ନିରେ ହବନ କରିବେ ଓ ହବନରେ ଭାଗନେଇଥିବା ସମୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି କାମ କରିବେ । ଶେଷରେ ଗୋଟିଏ ନାରିକେଳକୁ କଣା କରି ପୂର୍ଣ୍ଣାହୁତି ରୂପରେ ହୋମ ଅଗ୍ନିରେ ଦେଇଦେବେ । ପୁଷ୍ପାଞ୍ଜଳୀ ଓ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାକୁ ହେବ । ଶେଷରେ ସମୟେ ଯଜ୍ଞକୁଣ୍ଡକୁ ପ୍ରଦକ୍ଷିଣ କରିବେ ଓ ଇଦଂ ନ ମମ ପାଣିରେ ଭାସୁଥିବା ଘୃତକୁ ଅଙ୍ଗୁଳିରେ ନେଇ ଆଖି ପଲକରେ ଲଗାଇବେ ଓ ଅଗ୍ନିର ଭସ୍ମ କପାଳରେ ଲଗାଇବେ । କଳସର ଜଳରୁ ସୂଯ୍ୟାର୍ଘ୍ୟ ଦେବେ । ପ୍ରସାଦ ସେବନ ଓ ଯଥୋଚିତ ଗାୟତ୍ରୀ ଜୟଘୋଶ , ଗାୟତ୍ରୀ ଭଜନ କାର୍ତ୍ତନ , ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍ତୁତି ଓ ଚାଳିଶା ପାଠକରି ଯଜ୍ଞ ସମାପନ କରିବେ ।

### ॥ କର୍ମକାଶ୍ଚ ଓ ଯଜ୍ଞ ॥

### ॥ ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ବିଧି ॥

ଯଜମାନ ଯଜ୍ଞରେ ବସିବା ପୂର୍ବରୁ ଓ ଯଜ୍ଞରେ ଭାଗ ନେଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ଆସନ ଗ୍ରହଣ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଯଜ୍ଞସ୍ଥାନକୁ ପୁଷ୍ପ ଅକ୍ଷତ ଦ୍ୱାରା ମାର୍ଜନ କରିବେ ତା ସହିତ ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ମନ୍ନ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ ।

#### ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ମନ୍ତ

ଓଁ ଭଦଂ କର୍ଷ୍ଣେଭିଃ ଶଣୟାମ ଦେବାଃ ଭଦଂ ପଶ୍ୟେମାକ୍ଷଭିର୍ଯଜତାଃ ସ୍ତିରୈରଙ୍ଗୈୟୁଷ୍ଟବାଂ ସୟନୃଭିଃ ବ୍ୟଶେମ ଦେବହିଙ ଯଦାୟୁଃ ।

### ॥ ପବିତିକରଣ ॥

ବାମ ହାତ ପାପୁଲିରେ ଜଳ ନେଇ ଦକ୍ଷୀଣ ପାପୁଲି ଘୋଡାଇ ପବିତ୍ୱିକରଣ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ ପୂର୍ବକ ନିଜ ମୟକରେ ସିଞ୍ଚନ କରିବାକୁ ହେବ ।

> ଓଁ ଅପବିତ୍ ପବିତ୍ରୋ ବା ସର୍ବାବସ୍ଥାଂ ଗତୋଽପି ବା ଯଃ ସୁରେତ୍ ପୃଣ୍ଡରୀକାକ୍ଷଂ ସ ବାହ୍ୟାଭ୍ୟନ୍ତର ଶୁଚିଃ ।

#### ॥ ଆଚମନ ॥

ବାକ୍ୟ, ମନ, ଓ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ପବିତ୍ର କରିବାକୁ ଆଚମନ ତିନିଥର କରିବାକୁ ହେବ । ମନ୍ତ୍ରର ପ୍ରତିଥର ଉଚ୍ଚାରଣରେ ଆଚମନ କରିବାକୁ ହେବ ।

> ଓଁ ଅମୃତ ପୟରଣମସି ସ୍ୱାହା ଅମୃତାପିଧାନାମସି ସ୍ନାହା

ଓଁ ସତ୍ୟ ଯଶଃ ଶୀର୍ମୟି ଶୀଃ ଶୟତାଂ ସାହା ।

\_\_\_\_\_

#### ॥ ଶିଖାବନ୍ଧନ ମନ୍ତ ॥

ଓଁ ଚିଦ୍ରୁପିଣୀ ମହାମାୟେ ଦିବ୍ୟତେଜଃ ସମନ୍ୱିତେ ତିଷ ଦେବୀ ଶିଖା ମଧ୍ୟେ ତେଜୋ ବୃଦ୍ଧି କୁରୁଷ୍ପ ମେ ॥

#### ॥ ପ୍ରାଶାୟାମ ॥

ପଦ୍ୱାସନ କିୟା ସୁଖାସନରେ ବସି ମେରୁଦଣ୍ଡ ସିଧାରଖି ପ୍ରାଣାୟାମ କରିବା ଉଚିତ । ଏହିପରି ବସି ବାମ ହଞ୍ଚର ପାପୁଲିରେ ଦକ୍ଷୀଣ ହଞ୍ଚର କହୁଣି ସ୍ଥାପନ କରି ଦକ୍ଷୀଣ ହଞ୍ଚର ବୃଦ୍ଧାଙ୍ଗୁଳିରେ ଦକ୍ଷୀଣ ନାସା ପୁଟକୁ ବନ୍ଦ ରଖି ଶ୍ୱାସ ଗ୍ରହଣ କରିବ । ଏହାକୁ ପୁରକ କହନ୍ତି । ପୁରକ ଶେଷରେ ଦକ୍ଷୀଣ ହଞ୍ଚର ମଧ୍ୟମାଙ୍ଗୁଳିରେ ବାମ ନାସାପୁଟକୁ ବନ୍ଦ ରଖି ଶ୍ୱାସ ରୋଧ କରିବ । ଏହାକୁ କୁୟକ କହନ୍ତି । ତା ପରେ ଦକ୍ଷୀଣ ନାସାପୁଟକୁ ଖୋଲାକରି ଶ୍ୱାସ ତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ରେଚକ କହନ୍ତି ଓ ପରେ ଶ୍ୱାସ ଗ୍ରହଣ ନକରି କିଛି ସମୟ ରୋଧ କଲେ ତାହାକୁ ବାହ୍ୟକୁୟକ କହନ୍ତି । ଏହିପରି ଶ୍ୱାସ ଗ୍ରହଣ, ଅନ୍ତରେ ରୋଧ କରିବା , ଶ୍ୱାସ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଓ ବାହାରେ ରୋଧ କରିବାକୁ ଏକ ପ୍ରାଣାୟାମ କୁହାଯାଏ ।

ପୁରକ ପ୍ରାଣାୟାମ କରିବା ସମୟରେ ମନେ ମନେ ଚିନ୍ତା କରିବେ ଯେପରି ବିଶ୍ୱର ଅନ୍ତରାଳରୁ ଦୈବୀ ତେଜରାଶୀ ଓ ଶକ୍ତି ବାୟୁ ସହିତ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛି । ସେହିପରି ଚିନ୍ତା କରିବା ଉଚିତ ଯେପରି ଅନ୍ତଃକୁୟକ ସମୟରେ ଉକ୍ତ ତେଜ ଓ ଶକ୍ତି ଅଙ୍ଗେ ଅଙ୍ଗେ ବିୟାରିତ ହୋଇ , ନିଜର ଶରୀରର ସକଳ ଭାବରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଉଛି । ଏହା ଦ୍ୱାରା ନିଜର ମନ, ଅନ୍ତଃକରଣ ଓ ସମୟ ଅବୟବ ଧିରେ ଧିରେ ତେଜସ୍ୱୀ ଓ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇ

\_\_\_\_\_

ଯାଉଛି । ରେଚକ ସମୟରେ ଭାବିବା ଉଚିତ ଯେପରି ବାହାରି ଯାଉଥିବା ବାୟୁ ସହିତ ଅନ୍ତରର ସକଳ ପାପରାଶୀ, ଦୁଃଖ ଶୋକ ଆଦି ବାହାରକୁ ନିୟ୍କାସିତ ହୋଇ ଯାଉଛି ଓ ବାହ୍ୟକୁୟକ ଦ୍ୱାରା ସେହି ସେହି ନିୟ୍କାସିତ ପାପରାଶୀ ପାଇଁ ପୁନଃ ପ୍ରବେଶ ଦ୍ୱାର ବନ୍ଦ ହୋଇଯାଇଛି ।

ପ୍ରାଣାୟାମ ସମୟରେ ନିମ୍ନ ମନ୍ତ ମନେ ମନେ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ ଓ ଯଜ୍ଜରେ ଭାଗ ନେଇଥିବା ଅନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ମଧ୍ୟ ଉକ୍ତ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ ।

### ପ୍ରାଣାୟାମ ମନ୍ତ୍ର

ଓଁ ଭୂଃ ଓଁ ଭୁବଃ ଓଁ ସ୍ୱଃ ଓଁ ମହଃ ଓଁ ଜନଃ ଓଁ ତପଃ ଓଁ ସତ୍ୟମ୍ ଓଁ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟ ଭର୍ଗୋଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି ଧିୟୋ ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ।

#### ॥ ନ୍ୟାସ ॥

ଶରୀରର ବିଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗକୁ ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ ସହିତ ସ୍ପର୍ଶ କରି ଓ ସେହି ସେହି ଅଙ୍ଗକୁ ପବିତ୍ର କରି , ସେହି ଅଙ୍ଗର ଦୈବୀ ପ୍ରଭାବକୁ ଜାଗ୍ରତ କରାଇବାର କଳ୍ପନାକୁ ନ୍ୟାସ କହନ୍ତି । ଏହାଦ୍ୱାରା ସେହି ସେହି ଅଙ୍ଗର ତନ୍ତୁ ସବୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଓ ନିୟନ୍ତ୍ରିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ବିଶେଷଭାବେ କହିବାକୁ ଗଲେ ମୁଖକୁ ସ୍ପର୍ଶ କରି ନ୍ୟାସ କରିବାର ଅର୍ଥ ଜଣେ ଭାବିବା ଉଚିତ ଯେ ମୁଖରେ ଥିବା ରସନା ଓ ତତ୍ ଉଚ୍ଚାରିତ ବାକ୍ୟ ନିୟନ୍ତ୍ରିତ ରହିବ । ସେହିପରି ଚକ୍ଷୁର ନ୍ୟାସରେ ଜଣେ କେବଳ ଭଲ ଦେଖିବ ଓ ଭଲ ପାଠ କରିବ । ତା ଅର୍ଥ ସେ ଅନ୍ୟର ଦୋଷ ତା ଆଖିରେ ପଡିବ ନାହିଁ କି ଅନ୍ୟର ଦୋଷ ତା ମୁଖରୁ ନିସ୍ହତ ହେବ ନାହିଁ । ନ୍ୟାସ ପାଇଁ ବାମ ହାତ ପାପୁଲିରେ ଜଳନେଇ ଦକ୍ଷୀଣ ହୟର ସମୟ ଅଙ୍ଗୁଳି ସେହି ଜଳରେ ବୁଡାଇ

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ (ଯଜନ ପଥେ)

-----

ମନ୍ତ୍ରରେ କଥିତ ଅଙ୍ଗକୁ ପ୍ରଥମେ ଦକ୍ଷୀଣ ଭାଗ ଓ ପରେ ବାମ ଭାଗରେ ସ୍ପର୍ଶ କରିବାକୁ ହେବ ।

#### ନ୍ୟାସ ମନ୍ତ୍ର

ଓଁ ବାଙ୍ ମେ ଆସ୍ୟେଃୟୁ (ମୁଖେ)

ଓଁ ନସୋର୍ମେ ପ୍ରାଣୋଃସ୍ତୁ (ନାସାପୁଟେ)

ଓଁ ଅକ୍ଷ୍ନୋର୍ମେ ଚକ୍ଷୁରସ୍ତୁ (ନତ୍ରେୟୋଃ)

ଓଁ କର୍ଣ୍ଣୟୋର୍ମେ ଶ୍ରୋତ୍ରମସ୍ତୁ (କର୍ଣ୍ଣୟୋଃ)

ଓଁ ବାହୋର୍ମେ ବଳମୟୁ (ବାହୁ ଦ୍ୱୟ)

ଓଁ ଉର୍ବୋର୍ମେ ଓଜୋଽସ୍ତୁ (ଉର୍ବୋଃ)

ଓଁ ଅରିଷ୍ଟାନି ମେଃଙ୍ଗାନି ତନୁୟନ୍ୱା ମେ ସହସନ୍ତୁ (ସର୍ବାଙ୍ଗେ)

### ॥ ଭୂମି ପୂଜନ ॥

ଭୂମି କହିଲେ କେବଳ ଗୋଡି ମାଟିର ପୃଥିବୀକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ଭୂମି କହିଲେ ଯେ ଆୟମାନଙ୍କୁ ଖାଦ୍ୟ, ଜଳ, ପୋଷାକ ଓ ବଞ୍ଚି ରହିବାର ଯାବତୀୟ ସାମଗ୍ରୀ ଯୋଗାଇଥାଏ । ସେ ହିସାବରେ ଏହି ପୃଥିବୀ ଆୟର ନମସ୍ୟ ଓ ସନ୍ନାନନୀୟ । ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି ପୃଥିବୀରେ ସ୍ୱର୍ଗ ତିଆରି କରିବାକୁ ଯଦ୍ନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହାକୁ ସୁନ୍ଦର ଓ ଶସ୍ୟଶ୍ୟାମଳା ରୂପେ ଗଢି ତୋଳିବାକୁ ଭୂମିର ପୂଜା କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଜଣେ ଭୂମିର ସେବକ ହିସାବରେ ଜୀବନସାରା ନିଜକୁ ସମର୍ପିତ କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ବଞ୍ଚି ରହିବାକୁ ଭୂମିଠାରୁ ଯାହା ସବୁ ସଂଗ୍ରହ କରି ରଣଗ୍ରୟ ହୋଇଛନ୍ତି, ସେ ରଣ ପରିଶୋଧ

.....

କରିବା ପାଇଁ ଭୂମିର ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ସେବା କରିବା ଉଚିତ । ତା ଅର୍ଥ ସଂସାରର ତଥା ସଂସାରର ସକଳ ଜୀବ ପାଇଁ ନିସ୍ନାର୍ଥପର କର୍ମ କରିବା ଉଚିତ ।

ବାମ ହୟରେ ପୁଷ ଅକ୍ଷତ ଜଳ ନେଇ ଦକ୍ଷୀଣ ହୟରେ ମନ୍ତ୍ର ପାଠ ସମୟରେ ଭୂମିରେ ବା କୌଣସି ପାତ୍ରରେ ଧିରେ ଧିରେ ନିକ୍ଷେପ କରିବେ ଓ ଭୂମିକୁ ସବିନୟ ନମୟାର କରିବେ ।

ମନ୍ତ

ପୃଥ୍ୱୀ ତ୍ୱୟା ଧୃତା ଲୋକା ଦେବୀ ତ୍ୱଂ ବିଷ୍ତୁନା ଧୃତା ତ୍ୱଂ ଚ ଧାରୟ ମାଂ ଦେବୀ ପବିତ୍ର କୁରୁ ଚାସନମ୍ ॥

#### ॥ ବରଣ ॥

ଯେଉଁମାନେ ହବନ କ୍ରିୟାରେ ଭାଗନେବେ , ଯଜମାନ ସେମାନଙ୍କୁ ହବନାର୍ଥେ ବରଣ କରିଥାନ୍ତି । ରକ୍ଷାସୂତ୍ର ସେମାନଙ୍କ ଦକ୍ଷୀଣ ମଣିବନ୍ଧରେ ବାନ୍ଧିବାକୁ ହେବ । ଶାସ୍ତକାର ମାନେ କହିଛନ୍ତି ପୁରୁଷର ଦକ୍ଷୀଣ କର ମଣିବନ୍ଧରେ ଓ ମହିଳାମାନେ ସର୍ବଦା ବାମାଙ୍ଗୀ ହୋଇଥିବା କାରଣରୁ ସେମାନଙ୍କ ବାମ ହୟ ମଣିବନ୍ଧରେ ଏହି ରକ୍ଷା ସୂତ୍ର ବନ୍ଧା ହେବା ଉଚିତ । ରକ୍ଷାସୂତ୍ର ବନ୍ଧା ହେବାର ଅର୍ଥ ପୁରୁଷମାନେ ବାହ୍ୟଜଗତର ସକଳ କର୍ମ ତାର ନିଜ ହୟରେ କରୁ ଏବଂ ମହିଳାମାନୋ , କଠିନତର ଓ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୃହକର୍ମ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ସମାପନ କରି ପାରକ୍ତ ।

\_\_\_\_\_

ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ବରଣ -- ହବନ କ୍ରିୟାର ସମୟ କର୍ମ , ଆରୟରୁ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସୁଚାରୁରୂପେ ସଞ୍ଚାଳନ କରିପାରୁଥିବା ଜଣେ ପୁରୋହିତଙ୍କୁ ବରଣ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ବରଣ ମନ୍ତ

ବ୍ରତେନ ଦୀକ୍ଷାମାପ୍ନୋତି ଦୀକ୍ଷୟାପ୍ନୋତି ଦକ୍ଷୀଣାମ୍ ଦକ୍ଷୀଣୟା ଶୃଦ୍ଧାମାପ୍ନୋତି ଶୃଦ୍ଧୟା ସତ୍ୟମାପ୍ୟତେ ॥

ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ତିଳକ ମନ୍ତ୍ର

ଗନ୍ଧଦ୍ୱାରା ଦୂରାଧର୍ଷାଂ ନିତ୍ୟପୃଷ୍ଟୋ କରୀଷିଣୀମ୍ ଇଶ୍ୱରୀ ସର୍ବଭୂତାନାଂ ତ୍ୱାମିହୋପ ହ୍ୱୟେ ଶ୍ରିୟମ୍ ॥

ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ତିଳକ ଦେବା ସହିତ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ତିଳକ ଲଗାଇବେ । ତିଳକର ସ୍ଥାନ କପାଳ, ଦୁଇବାହୁ, ଓ ଉରୁ ଓ ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ହାତରେ ମଧ୍ୟ ଯଜମାନ ରକ୍ଷାସ୍ତ୍ ବନ୍ଧନ କରିବେ ।

ଯଜମାନ ବରଣ –

ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପରି ଯଜମାନକୁ ମଧ୍ୟ ବରଣ କରାଯିବ । ତା ଅର୍ଥ ଯଜମାନ ହବନ କ୍ରିୟା ଆରମ୍ଭରୁ ଶେଷ ପଯ୍ୟନ୍ତ ସୁଚାରୁରୂପେ କରିବାରେ ଦୃଢମନ ହୋଇ ରହିବେ । ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଯଜମାନଙ୍କୁ ବରଣ କରିବେ ଓ ଏହି ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ । -----

ଯଜମାନ ବରଣ ମନ୍ତ୍ର ଯଦାବଧ୍ନନ୍ ଦାକ୍ଷୟଣା ହିରଶ୍ୟମ୍ ସତାନିକାୟ ସୁମନସ୍ୟମାଣାଃ ତନ୍ମ ଆବଧ୍ନାମି ଶତଶାରଦାୟାୟୁଷ୍ମାନ୍ ଯରଦଷ୍ଟିର୍ଯଥାସନ୍ ॥

ଯଜମାନ ଚନ୍ଦନ ଧାରଣ –

କପାଳରେ ଚନ୍ଦନ ଧାରଣ କରିବାର ତାତ୍ପୂର୍ଯ୍ୟ ଚନ୍ଦନ ଯେପରି ଶିତଳ ବ୍ୟକ୍ତିର ମୟିଷ ସର୍ବଦା ଶିତଳ ରହୁ । ମୟିଷ ଶିତଳ ରହିଲେ , ମନୁଷ୍ୟ କ୍ରୋଧାନ୍ୱିତ ତ ହେବନାହିଁ, ତା ସହିତ ମନ୍ଦ ଚିନ୍ତାଧାରା , ଯେ ମୟିଷ ଭାରାକ୍ରାନ୍ତ କରିଦିଏ , ତାହା ମନୁଷ୍ୟ ମୟିଷ୍କରେ ପ୍ରବେଶ କରି ପାରିବ ନାହିଁ । ସେହି ହେତୁ ଚନ୍ଦନ ସହିତ କର୍ପୁର ମିଶାଇ ଧାରଣ କରିବାର ବିଧାନ ଅଛି ।

ମନ୍ତ

ଚନ୍ଦନଂ ସ୍ୟାତ୍ ମହତ୍ ପୂଣ୍ୟ ପବିତ୍ରଂ ପାପ ନାସନମ୍ ଆପଦୋ ହରତେ ନିତ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ମୀୟିଷ୍ଠତି ସର୍ବଦା ॥

#### ॥ ସଂକଳ୍ପ ॥

ସଂକଳ୍ପର ଅର୍ଥ , କୌଣସି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କର୍ମ ସୁଚାରୁରୂପେ ସମାପନ କରିବା ପାଇଁ ଶପଥ ଗ୍ରହଣ କରିବା । କୌଣସି କର୍ମ ଶପଥ ଗ୍ରହଣ କରି ଆରୟ କଲେ , ସେହି କର୍ମ ସୁଚାରୁରୂପେ ସମାପନ କରିବାକୁ ମନରେ ଆଗ୍ରହ, ଉତ୍ସାହ , ଉଦ୍ଦିପନା

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ (ଯଜନ ପଥେ)

\_\_\_\_\_

ଓ ସମର୍ପଣ ଭାବ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ , ଫଳରେ ଯେତେ ବାଧାବିଘ୍ନ ଆସିଲେ ବି ସାଧକ କେବେ ବି ପଣ୍ଟାତପଦ ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଯଜମାନ ପୁଷ ଅକ୍ଷତ ଜଳ ଦକ୍ଷୀଣ ହୟରେ ନେବ ଓ ବାମହୟ ଦକ୍ଷୀଣ ହୟର ନିମୁରେ ରଖି ସଂକଳ୍ପ କରିବେ ।

### ଗାୟତୀ ପରିବାର ସଂକଳ୍ପ ମନ୍ତ୍ର

\_\_\_\_\_

### ॥ କର୍ମାଙ୍ଗ ସଂକଳ୍ପ ॥

ପାତ୍ରୀରେ ଜଳ ତୂଳସୀ,ଅକ୍ଷତ ପୁଷ୍ପ କୁଶ ନେଇ ବାମ ହୟରେ ଧରି ଦକ୍ଷୀଣ ହୟରେ ପିଧାନ କରି ,ନିମ୍ନ ମନ୍ତ୍ରୋଚ୍ଚାରଣ ସହିତ ସର୍ବମୟ ବିଷ୍ଟୁ ସ୍ମରଣ କରି ....

> ଓଁ ଗଙ୍ଗେ ଚ ଯମୁନେ ଚୈବ ଗୋଦାବରୀ ସରସ୍ୱତୀ ନର୍ମଦେ ସିନ୍ଧୁ କାବେରୀ ଜଳେସ୍ମିନ୍ ସନ୍ନିଧିଂ କୁରୁ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ଗୟା ଗଙ୍ଗା ପ୍ରଭାସ ପୁଷ୍କରାଣି ଚ ଏତାନି ପୂଣ୍ୟ ତୀର୍ଥାନି ଶ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଦେବୀ ପୂଜନେ ...... ମାଳୟା ମନ୍ତ୍ର ହୋମେ ସଂକଳ୍ପ କାଳେ ଭବନ୍ତ୍ୱିହ ॥

ଓଁ ବିଷ୍ଟୁଃ ବିଷ୍ଟୁଃ ବିଷ୍ଟୁଃ ଶୁକ୍ଲାୟରଧରଂ ବିଷ୍ଟୁ ଶଶୀବଙ୍ଷଁ ଚତୁର୍ଭୁକମ୍ ପ୍ରସନ୍ନ ବଦନଂ ଧ୍ୟାୟେ ସର୍ବବିଘ୍ନପଶାନ୍ତୟେତ୍ ସ୍ଟୁତେ ସକଳ କଲ୍ୟାଣଂ ଭାଜନଂ ଯତ୍ର ଜାୟତେ ପୁରୁଷଂ ତମଙ୍ଗ ନିତ୍ୟଂ ବ୍ରଜାମି ଶରଣଂ ହରିମ୍ ଶଙ୍ଖଚକ୍ରଗଦାପାଣେ ଦ୍ୱାରକାନିଳୟାଚ୍ୟୁତ ଗୋବିନ୍ଦ ପୃଣ୍ଡରିକାକ୍ଷ ରକ୍ଷଂ ମାଂ ଶରଣାଗତମ୍ ॥

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ (ଯଜନ ପଥେ)

ଓଁ ବିଷଃ ବିଷଃ ବିଷଃ ଅଦ୍ୟେହ ପ୍ରଶ୍ୟେହନି ବିଶିଷ୍ଟଭୂପ୍ରଦେଶେ ...... ସମ୍ଭୟରେ ...... ମାସେ ...... ପକ୍ଷେ..... ତିଥୌ ..... ବାସରେ ..... ନକ୍ଷତ୍ତେ...... ରାଶିସ୍ଥିତେ ଶ୍ରୀ ଭାୟରେ ...... ରାଶିସ୍ଥିତେ ଶ୍ରୀ ଚନ୍ଦ୍ରମସି ଏବଂ ଯଥା ସ୍ଥାନାବସ୍ଥିତେଷ୍ଠ ଭୌମାଦି ଗହଯୋଗ ଲଗୁ କରଣ ମହର୍ତ୍ତକାଂଶକେଷ ଏବଂବିଧ ବିଶେଷଣବିଶିଷ୍ଟାୟାଂ ପଣ୍ୟତିଥୋ ------ଗୋତ୍ରୋପନଃ ..... ନାମାହଂ ବିଶ୍ୱସଖଶାନ୍ତି କରଣାର୍ଥଂ ସମୟପାଣିନାଂ ସୁଖ ସମ୍ବଦ୍ଧାର୍ଥଂ ରାଷ୍ଟୋଦ୍ଧାରକରଣାର୍ଥଂ ସତ୍ୟାହିଂସାଦିସଦାଚାରବ୍ତପାଳନାର୍ଥଂ ଯଥାଜ୍ଞାନେନ ଯଥା ମିଳିତୋପଚାରଦ୍ବୈଃ ଶୀ ଗଣେଶ ଗୌରୀ ବର୍ଣ ବହା ନବଗ୍ରହଦେବତାନାଂ ତଥା ଚ ଶୀ ଜଗଦ୍ୟାୟାଃ ଶୀ ଗାୟତୀ ଦେବ୍ୟାଃ ତଥା ଚ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବାଦିନାଂ ସର୍ବେଷାଂ ଏକତନ୍ତ୍ରେଣ ପୂଜନଂ ତଥା ଚ .... ମାଳୟା ଶୀ ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ର ହୋମମ୍ (ଶୀ ଗାୟତୀ ପରିବାର ......ଶାଖାଦାରା ) ଅହଂ କରିଷ୍ୟେ । (ପୁଷାକ୍ଷତଜଳତୁଳସୀ ଭୂମୌ ନିକ୍ଷିପ୍ୟ ଅଧୋମୁଖେ ପାତ୍ରୀ ସ୍ଥାପୟେତ୍ ।) ଅସ୍ମିନ୍ ସଂକଳ୍ପିତେ କର୍ମଣି ସିଦ୍ଧରସ୍ଥ , ସଂକଳ୍ପିତାର୍ଥାଃ ଫଳ ସିଦ୍ଧୟେସନ୍ତୁ ଶୁଙ୍ ଭବତୁ (୩ ଥର )।

#### ନମସ୍କାର କରି

ଯଦ୍ଦାଗ୍ରତୋ ଦୂରମୁଦୈତି ତଦ୍ୱୁସୁସ୍ତସ୍ୟ ତଥିେବଇତି ଜ୍ୟୋତିସାଂ ଜ୍ୟୋତିରେକଂ ତନ୍ମମେ ମନ ଶିବ ସଙ୍କଳ୍ପ ମସ୍ତୁ ॥

\_\_\_\_\_

-----

ଏହିପରି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବେଦାନ୍ତର୍ଗତ କୌଣସି ଏକ ସଂକଳ୍ପ ସୁକ୍ତ ପାଠ କରି ସଂକଳ୍ପ କର୍ମ ଶେଷ କରିବାକୁ ହେବ । ଅଧିକନ୍ତୁ ଗାୟତ୍ରୀ ପରିବାରର ସଂକଳ୍ପ ସୂକ୍ତ ପାଠ କରିବା ପରାମର୍ଶ ଯୋଗ୍ୟ ।

### ॥ ମାର୍ଜନ ॥

ଅପବିତ୍ରତା ତଥା ଅନ୍ୟର ଦୋଷଦୃଷ୍ଟିର ପ୍ରଭାବ ଦୂର କରିବାପାଇଁ , ପୂଜାରେ ବ୍ୟବହାର ହେବାକୁ ଥିବା ସମୟ ଦ୍ରବ୍ୟକୁ ପୁଷ୍ପ ଜଳ ସିଞ୍ଚନ କରି ମାର୍ଚ୍ଚନ କରିବାକୁ ହେବ ।

> ମନ୍ତ୍ର-ଆପୋହିଷ୍ଟା ମୟା ଭୁବଞ୍ଚା ନ ଉର୍ଜ୍ଭେ ଦଧାତନ , ମହେରଣାୟ ଚକ୍ଷସେ । ଯୋ ବଃ ଶିବତମୋ ରସଞ୍ଜସ୍ୟ ଭାଜୟତେହ ନଃ , ଉଶତୀରିବ ମାତରଃ । ତସ୍ମା ଅରଙ୍ଗମାମବୋ ଯସ୍ୟ କ୍ଷୟାୟ ଜିନ୍ୱଥ , ଆପୋଜନ ୟଥା ଚ ନଃ ।

### ॥ ବୀପ ପୂଜନ ॥

ଯେପରି ଯଜ୍ଜପବୀତ ଜ୍ଞାନ ଓ କର୍ମର ପ୍ରତୀକ, ସେପରି ଜଳପୂର୍ତ୍ତ ପାତ୍ର କର୍ମର ପ୍ରତୀକ ରୂପେ , ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଦୀପ ଜ୍ଞାନାଲୋକର ପ୍ରତୀକ ରୂପେ ପୂଜା ସ୍ଥଳରେ

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ (ଯଜନ ପଥେ)

\_\_\_\_\_

ରହିବା ଉଚିତ । ମନକ୍ଷେତ୍ରରୁ ଅଜ୍ଞାନତାର ଅନ୍ଧକାର ଦୂର କରିବାକୁ ଉଚ୍ଚ ଓ ପ୍ରସାରିତ ଭାବନାର ଦୀପ ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ରହିବା ଉଚିତ । ଏହି ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ଦୀପ ମଧ୍ୟ ,ନୁତନ ଯୁଗ ନିର୍ମାଣ କର୍ମରେ ଏକ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକର ପ୍ରତୀକ । ପୂଜା ସ୍ଥଳରେ ଦୁଇଟି ବତି ଓ ଘୃତ ସହିତ ଦୀପ ଜ୍ୱଳିତ ରହିବାର ଅଭିପ୍ରାୟ ଏହିକି ଯେ କର୍ମ, ଧର୍ମ ଓ ସଂସ୍କୃତିର ଗୁରୁତ୍ୱ ଏହି ଦୀପର ସୁଗନ୍ଧି ରୂପେ ସର୍ବଥା ବିୟାର ଲାଭ କରୁ । ଆୟମାନଙ୍କ ଏକତ୍ୱ ତଥା ଜୀବନଧାରା ଏହି ଦୀପ ସଦୃଶ ସ୍ୱତଃ ଉଜ୍ସଳମୟ ହୋଇଉତ୍ର ।

ଦୀପ ପୂଜନ ମନ୍ତ୍ର ----

ଓଁ ଭୂର୍ତ୍ତୁବଃ ସ୍ୱଃ ଦୀପସ୍ୟ ଦେବତିଃ ନମଃ । ଓଁ ଅଗ୍ନିଜ୍ୟୋତି କ୍ୟୋତିରଗ୍ନିଃ ସ୍ୱାହା । ସୂର୍ଯ୍ୟୋ କ୍ୟୋତିକ୍ୟୋତିଃ ସୂର୍ଯ୍ୟଃ ସ୍ୱାହା । ଅଗ୍ନିର୍ବଚୋ କ୍ୟୋତିର୍ବଚଃ ସ୍ୱାହା । ସୂର୍ଯ୍ୟର୍ବଚୋ କ୍ୟୋତିର୍ବଚଃ ସ୍ୱାହା । କ୍ୟୋତିଃ ସୂର୍ଯ୍ୟଃ ସୂର୍ଯ୍ୟୋ କ୍ୟୋତିଃ ସ୍ନାହା ॥

### ॥ ପଞ୍ଚାମୃତ ବିଧି ॥

ପଞ୍ଚାମୃତ ଉପାଦାନ ଗୁଡିକ ହେଲା , ୧-ଗୋ ଖୀର, ୨-ଗୋ ଦହି, ୩-ଗୋ ଘୃତ,୪- ମଧୁ ଓ ୫- ଶର୍କରା । ମଧୁ ଓ ଶର୍କରାକୁ ଛାଡିଦେଲେ ଅନ୍ୟ ସବୁ ଦ୍ରବ୍ୟ ଗୋ ଖୀରରୁ ଜାତ । ଗାଇ, ସ୍ୱର୍ଗର କାମଧେନୁ ପରି ମର୍ଜ୍ୟରେ ଦୁଃଖି ଓ ଦରିଦ୍ରର

କାମଧେନ୍ତ ରୂପେ ତାକୁ ଓ ତାର ପରିବାରକୁ ପତିପାଳନ କରେ । ପିଲାଟିଏ ଜନୁ ହେଲା ଠାରୁ ତାହାର ତୀରୋଧାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗାଇର ସବୁ କିଛି ତାହାର ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ତେଶ ଗାଇକ ଏ ଜଗତରେ ମାତା ବୋଲି ଧରି ନେଇଛନ୍ତି । ଗାଇର ଦୂଗ୍, ଦହି, ଘୃତ ପଞାମୃତରେ ମୁଖ୍ୟ ଦ୍ରବ୍ୟ ହୋଇ ଦେବଯୋଗ୍ୟ ବ୍ୟବହତ ହୋଇଥାଏ ଓ ଏହି ତିନି ଦ୍ବ୍ୟ ଗୋମ୍ୟ, ଗୋମୃତ୍ର ସହିତ ମିଶ୍ରିତ ହୋଇ ପଞ୍ଚଗବ୍ୟ ଆକାରରେ ବ୍ୟକ୍ତିକ ସକଳ ଅପରାଧ ବା ପାପର ମକ୍ତ କରିଥାଏ । ଉପରଲିଖିତ ପାଞ୍ଚ ପକାର ଦବ୍ୟ ଅଲଗା ଅଲଗା ପାତ୍ରରେ ରଖି ମନ୍ତ୍ରୋଚ୍ଚାରଣ ସହିତ ଅନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ପାତ୍ରେ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ କରି ଶୋଧନ ଓ ମିଶ୍ୱଣ କରି ପଞାମ୍ରତ ତିଆରି କରିବାକୁ ହେବ ।

କ୍ଷୀର ଶୋଧନ-ଓଁ ପୟଃ ପୃଥିବ୍ୟାଂ ପୟଃ ଓଷଧୀଷ୍ଟ୍ର ପୟୋ ଦିବ୍ୟନ୍ତରୀକ୍ଷେ ପୟୋଧାଃ ପୟସ୍ପତୀଃ ପଦିଶଃ ସନ୍ତୁ ମହ୍ୟମ୍ ॥

ଦଧି ଶୋଧନ-ଓଁ ଦଧି କାବଣ ଅକାରିଙ୍ଷ ଜିଷ୍ମରଶ୍ୱସ୍ୟ ବାଜିନଃ ସୁରଭିଣୋ ମୁଖାକରତ୍ ପଣ ଆୟଁଷି ତାରିସତ୍ ॥

ଘୃତ ଶୋଧନ- ଓଁ ଘୃତଂ ଘୃତପାବନଃ ପିବତ ବସାଂ ବସାପାବନଃ ପିବତାନ୍ତରୀକ୍ଷସ୍ୟ ହବିରସି ସାହା । ଦିଶଃ ପଦିଶ ଆଦିଶୋ ବିଦିଶ ଊଦ୍ଦିଶୋ ଦିଗ୍ଭ୍ୟଃ ସ୍ନାହା ॥

ମଧ୍ର ଶୋଧନ ଓଁ ମଧ୍ର ବାତା ଉତାୟତେ ମଧୁ କ୍ଷରତ୍ତି ସିନ୍ଧବଃ । ମାଧ୍ୱିର୍ନଃ ସଭୌଷଧିଃ । ମଧୁନକ୍ତୋମ୍ବତୋଷସୋ ମଧୁମପୂାର୍ଥିବଂ ରଜଃ । ମଧୁ ଦ୍ୟୋରସ୍ତ ନଃ ପିତା । ମଧୁମାନ୍ୱୋ ବନସ୍ପତିର୍ମଧୁମାନ୍

ଅସ୍ତ୍ର ସୂର୍ଯ୍ୟଃ । ମାଧ୍ୟୀର୍ଗାବୋ ଭବନ୍ତୁ ନଃ

\_\_\_\_\_

ମଧୁ ଓ ଶର୍କରା ଉଭୟେ ଉପରୋକ୍ତ ମନ୍ତ୍ରରେ ଶୋଧନ ମିଶ୍ରଣ କରାଯିବ । ମଧୁ ଅଭାବରେ ତୁଳସୀପତ୍ର ବି ପଞ୍ଚାମୃତରେ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଇପାରେ ।

ତୁଳସୀ ଶେଧନ- ଓଁ ଯା ଔଷଧୀଃ ପୂର୍ବାଚ୍ଚାତା ଦେବେଭ୍ୟସ୍ତୀଯୁଗାତ୍ ପୂରା ମନୈ ନୂ ବଭୃଣାମହମ୍ ଶତଧାମାନି ସପ୍ତ ଚ ॥

### ॥ କଳସ ପୂଜନ ॥

କଳସ ସର୍ବଦା ଶୁଭ ବୋଲି ଗଣା ଯାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣକୁୟ ଦେଖି କୌଣସି କାମରେ ଅନୁକୁଳ କଲେ ତାହା ସଫଳ ହୋଇଥାଏ ବୋଲି ପରମ୍ପରା ଅଛି । ସକଳ ପୂଜାରେ ଗଣେଶ ଅଗ୍ରପୂଜ୍ୟ,ତେଣୁ କଳସରେ ଗଣେଶଙ୍କସହିତ ପଞ୍ଚଦେବତାଙ୍କୁ ଆବାହନ କରାଯାଏ ବୋଲି ପ୍ରତ୍ୟେକ ପୂଜାରେ କଳସସ୍ଥାପନ ହେବାର ବିଧିଅଛି । କଳସ ହେଉଛି ଏକ ଜଳପୂର୍ଣ୍ଣ ପାତ୍ର, ତା ଉପରେ ଥିବ ପଞ୍ଚ ବା ସପ୍ତପତ୍ରବିଶିଷ୍ଟ ଆମ୍ରଡାଳ,ତା ଉପରେ ରହିଥିବ ଚନ୍ଦନ ଚର୍ଚିତ କପ୍ରେ ପୂଷ୍ପ ଅକ୍ଷତ ବା କୌଣସି ମାଙ୍ଗଳିକ ଦ୍ରବ୍ୟ,ବସ୍ତ ଆଭୂଷଣ ଇତ୍ୟାଦି । ଏହିପରି ଏକ କଳସର ମୁଖ, ମଧ୍ୟ ଅଧ ଓ ଅଭ୍ୟନ୍ତରରେ ରୁଦ୍ରାଦି ବିଭିନ୍ନ ଦେବା ଦେବୀଙ୍କୁ ଆରୋପ କରା ଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ହିଁ କଳସ ପୂଜନ କହନ୍ତି । ଏହି ପବିତ୍ର କଳସରେ ଗଣପତ୍ୟାଦି ପଞ୍ଚ ଦେବତାଙ୍କୁ ଆରୋପ କରି ଉପଯୁକ୍ତ ଉପଚାରରେ ପୂଜାକଲେ ତାହା କର୍ମକାଣ୍ଡ ଅନୁସାରେ ବର୍ଣ୍ଣପ୍ରଜା ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି ।

ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ଯଜ୍ଞରେ କଳସ ସ୍ଥାପନ କରା ଯାଇଥାଏ । ଯଜ୍ଞ ମଣ୍ଡପର ବାମରେ ଏକ ଜ୍ୱଳନ୍ତଦୀପ, ଦକ୍ଷୀଣରେ ଉପରୋକ୍ତ କଳସ ପରି ସଜିତ ଏକ ଜଳପୂର୍ଣ୍ଣ ତୟାପାତ୍ର ରଖାଯାଏ, ଯେପରି ଦୁଇ ପ୍ରହରୀ ମଣ୍ଡପର ଦ୍ୱାରକୁ ଜଗି କଳସ ।

ଏହି ମୁଖ୍ୟ କଳସ ହେଉଛି ସମଗ୍ର ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ତଥା ବ୍ରହ୍ମର ପ୍ରତୀକ । ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ସପ୍ତ ରଙ୍ଗର ରଶ୍ମି ପରି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ଅସଂଖ୍ୟ ରଶ୍ମି ସର୍ବ ଦେବତା ରୂପରେ ଏହି କଳସରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବାର ମନେ କରାଯାଏ । ଏହି କଳସ ମଣ୍ଡପର ମଧ୍ୟଭାଗରେ ରଖିବାର ଅଭିପ୍ରାୟ, ସମଣ୍ଡ ଦେବୀ ଦେବତା ଏହି କଳସମଧ୍ୟରେ ଯଜ୍ଞସ୍ଥଳରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛନ୍ତି । ଜ୍ଞାନରୂପକ ଦୀପ ଆଲୋକ ଯଜ୍ଞର ପ୍ରତୀକ ଓ ଜଳପୂର୍ଣ୍ଣ ଘଟ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଏ । ସେଥିପାଇଁ ସକଳ ମାଙ୍ଗଳିକ କର୍ମରେ ଏହି ଦୁଇଟି ସ୍ଥାପିତ ହେବାର ବିଧାନ ରହି ଆସିଛି ।

କଳସ ପୂଜନ ମନ୍ତ୍ରଃ କଳସସ୍ୟ ମୁଖେ ରୁଦ୍ରଃ କଷେ ବିଷ୍ଟୁ ସମାଶ୍ରୀତଃ ମୂଳେ ତତ୍ର ସ୍ଥିତୋବ୍ରହ୍ମା ମଧ୍ୟେ ମାତୃଗଣା ସ୍ମୃତାଃ ॥ କୁକ୍ଷୌ ତୁ ସାଗରାଃ ସର୍ବେ ସପ୍ତଦ୍ୱୀପା ବସୁନ୍ଧରା ରକ୍ବେଦୋଽଥ ଯଜୁବେଦଃ ସାମବେଦୋ ହ୍ୟଥର୍ବଶଃ ॥ ଅଙ୍ଗୈଷ୍ଟ ସଂହିତାଃ ସର୍ବେ କଳସନ୍ତୁ ସମାଶ୍ରୀତାଃ ଗାୟତ୍ରୀ ଚାତ୍ର ସାବିତ୍ରୀ ଶାନ୍ତିଃ ପୁଷ୍ଟିକରୀ ତଦା ॥ ଦ୍ୱୟି ତିଷ୍ଠନ୍ତି ଭୂତାନି ତ୍ୱୟି ପ୍ରାଶାଃ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତାଃ ଶିବ ସ୍ୱୟଂ ତ୍ମେବାସି ବିଷ୍ଠସ୍ଟଂ ଚ ପଜାପତିଃ ॥

-----

ଆଦିତ୍ୟା ବସବ ରୁଦାଃ ବିଶ୍ୱେଦେବାଃ ସପୈତୃକାଃ ତ୍ୱୟି ତିଷ୍ଠନ୍ତି ସର୍ବେଃପି ଯତଃ କାମଫଳପ୍ରଦାଃ ॥ ତ୍ୱପ୍ୟାଦାତ୍ଇମଂ ଯଙ୍କ କରୁମିହେ ଜଳୋଭବ ସାନିଧ୍ୟ କୁରୁମେ ଦେବ ପ୍ରସନ୍ତୋ ଭବ ସର୍ବଦା ॥

### ॥ ସାଧାରଣ ଦେବ ପୂଜନ ॥

ପୁରାଣ ଅନୁସାରେ ତେତିଶକୋଟି ଦେବା ଦେବୀଙ୍କ ପାଇଁ ତେତିଶକୋଟି ବେଦମନ୍ତ୍ର ରହିଛି ଓ ତେତିଶକୋଟି ପ୍ରକାର ପୂଜା ପଦ୍ଧତି ରହିଛି । ଏହି ତେତିଶକୋଟି ଦେବାଦେବୀଙ୍କ ପୂଜା ଆବଶ୍ୟକ ହେଲେ ପୂଜକ ପୁଷ୍ପ ଅକ୍ଷତ ଓ ଜଳ ହାତରେ ନେଇ,ମନ୍ତପାଠ ପୂର୍ବକ ,ମଣ୍ଡପ ମଧ୍ୟସ୍ଥ ଜଳ ପାତ୍ରେ ଏହି ସମୟ ଦେବା ଦେବୀଙ୍କୁ ଆରୋପ କରି ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ପରେ ଆଉ ପାରମ୍ପରିକ ପୂଜାର ଆବଶ୍ୟକତା ନ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ ପାରମ୍ପରିକ ପୂଜା ଶୈଳି ପାଳନ କରିବାରେ କୌଣସି ବାରଣ ନାହିଁ । ଏପରି ତେତିଶକୋଟି ଦେବା ଦେବୀ ପୂଜାକଲେ ବି ଭାବିବା ଉଚିତ ଯେ ଇଶ୍ୱର ଏକ ଓ ଏହି ସବୁ ତେତିଶକୋଟି ଦେବତା ସେହି ଇଶ୍ୱରଙ୍କର ଶକ୍ତି ସମହ ।

ପୁଷାକ୍ଷତ ଦ୍ୱାରା ପୂଜନ ମନ୍ତ୍ର

ଗୁରବ୍ୟା ଗୁର୍ବିଷ୍ମଗୁର୍ଦେବୋ ମହେଶ୍ୱରଃ ଗୁରୁରେବ ପରଂବ୍ହୁ ତସ୍ତ୍ରୈ ଶୀଗୁରବେ ନମଃ ॥ ୧ ଅଖଣ୍ଡ ମଣ୍ଡଳାକାର ବ୍ୟାପ୍ତ ଯେନ ଚରାଚରମ୍ ତପ୍ଦଂ ଦର୍ଶିତଂ ଯେନ ତସ୍ତ୍ରୈ ଶ୍ୱୀଗୁରବେ ନମଃ ॥ ୨ \_\_\_\_\_

ଆୟାତ୍ର ବରଦେ ଦେବୀ ତ୍ରୀଅକ୍ଷରେ ବ୍ରହ୍ମବାଦିନୀ ଗାୟତ୍ୀଂ ଛନ୍ଦସାମାତଃ ବ୍ୟୁଯୋନେ ନମସ୍ତ ତେ ॥ ୩ ଅଭିପ୍ଷିତାର୍ଥସିଦ୍ଧ୍ୟର୍ଥ ପୂଜିତୋ ଯଃ ସୁରାସୁରୈଃ ସର୍ବବିଘୁହରୟସ୍ତ୍ରୈ ଗଣାଧିପତୟେ ନମଃ ସର୍ବମଙ୍ଗଳମାଙ୍ଗଲ୍ୟେ ଶିରେ ସର୍ଚାର୍ଥସାଧିକେ ଶରଣ୍ୟେ ତ୍ୟୟକେ ଗୌରୀ ନାରାୟଣୀ ନମଞ୍ଚତେ ॥ % ଶକାୟରଧରଂ ଦେବଂ ଶଶିବର୍ତ୍ତଂ ଚତର୍ଭଜମ ପ୍ରସନ୍ନବଦନଙ୍କ ଧ୍ୟାୟେତ୍ ସର୍ବବିଘ୍ଲୋପଶାନ୍ତୟେ ॥ ୬ ସର୍ବଦା ସର୍ବକାର୍ଯ୍ୟେଷ୍ଟ୍ର ନାଗେ ତେଷାମମଙ୍ଗଳମ୍ ଯେଷାଂ ହଦିସ୍ତୋ ଭଗବାନ୍ ମଙ୍ଗଳାୟତନଂ ହରିଃ ॥ ୭ ବିନାୟକଂ ଗୁଙ୍ଗ ଭାନ୍ୟ ବ୍ୟା ବିଷ୍ଟୁ ମହେଶ୍ୱରାନ୍ ସରସ୍ୱତଂ ପଣ୍ଟମ୍ୟାଦୌ ଶାନ୍ତିକାଯ୍ୟାର୍ଥସିଦ୍ଧୟେ ШΠ ମଙ୍ଗଳଂ ଭଗବାନ ବିଷ୍ତୁଃ ମଙ୍ଗଳଂ ଗରୁଡଧୃଜ ମଙ୍ଗଳଂ ପୃଣ୍ଡରିକାକ୍ଷଂ ମଙ୍ଗଳାୟତନଂ ହରିଃ 116 ତ୍ୟ ବୈ ଚତୁର୍ମୁଖୋ ବୃହା ସତ୍ୟଲୋକ ପିତାମହଃ ଆଗଚ୍ଛ ମଣ୍ଡଳେ ଚାସ୍ତ୍ରିନ ମମ ସର୍ବାର୍ଥସିଦ୍ଧୟେ ଶାନ୍ତାକାରଂ ଭୂଜଗଶୟନଂ ପଦୁନାଙ୍ ସୁରେଶମ୍ ବିଶ୍ୱାଧାରଂ ଗଗନସଦ୍ଶଂ ମେଘବର୍ଣ୍ଡଂ ଶୁଭାଙ୍ଗମ୍ ଲକ୍ଷ୍ମୀକାଙ୍ଗ କମଳନୟନଂ ଯୋଗୀଭିଧ୍ୟାନଗମ୍ୟମ ବନ୍ଦେ ବିଞ୍ଚ ଭବଭୟହରଂ ସର୍ବଲୋକୈକନାଥମ ॥ ୧ ୧ ବନ୍ଦେଦେବମୁମାପତୀଂ ସୁରଗୁରୁଂ ବନ୍ଦେ ଜଗନ୍ନାରଣମ୍ ବନ୍ଦେ ପନୁଗଭ୍ଷଣଂ ମୂଗଧରଂ ବନ୍ଦେ ପଶୁନାଂପତିମ୍

ବଦେ ସୂର୍ଯ୍ୟଶଶାଙ୍କ ବହିନୟନଂ ବଦେ ମୁକୃନ୍ଦପିୟମ୍ ବଦେ ଭକ୍ତଜନାଶ୍ୱୟଂ ଚ ବରଦଂ ବଦେ ଶିବ ଶଙ୍କରମ୍ ॥୧ ୨ ଓଁ ତ୍ୟୟଙ୍କ ଯଜାମହେ ସୁଗନ୍ଧିଂ ପୃଷ୍ଟିବର୍ଦ୍ଧନମ୍ ଊବାରୁକମିବ ବନ୍ଧନାତ୍ ମୃତ୍ୟୋର୍ମୁକ୍ଷୀୟ ମା ମୃତାତ୍ ॥୧୩ ଦୁର୍ଗେ ସ୍ମତା ହରସି ଭିତିମଶେଷଜତ୍ୟାଃ ସ୍ୱସ୍ଥିଃ ସ୍ମତା ମତିମତିବ ଶୂଭାଂ ଦଦାସି ଦାରିଦ୍ୟଦଃଖହାରିଣୀ କା ତୃଦନ୍ୟା ସର୍ବୋପକାରକରଣାୟ ସଦାର୍ଦ୍ଦଚିତ୍ତା 1168 ଶୁକ୍ଲାଂ ବ୍ୟୁବିଚାରସାରପରମାଂ ଆଦ୍ୟାଂ ଜଗତ୍ବ୍ୟାପିନୀମ୍ ବୀଣା ପୃଷ୍ଟୋକଧାରିଣୀଂ ଅଭୟଦାଂ ଜାତ୍ୟନ୍ଧକାରପହାମ୍ ହଞ୍ଚେ ୟଟିକ ମାଳିକାଂ ବିଦଧତିଂ ପଦ୍ୟାସନେ ସୁସ୍ଥିତାମ୍ ବନ୍ଦେ ତଂ ପରମେଶ୍ୱରୀଂ ବୃଦ୍ଧିପଦାଂ ଶାରଦାମ୍ 8911 ଆର୍ଦ୍ଧାଂ ପୃଷ୍କରିଣୀଂ ପୃଷ୍ଟି ସ୍ୱବର୍ତ୍ତ ହେମମାଳିନୀମ୍ ସୂର୍ଯ୍ୟାଂ ହିରଣ୍ଡୟୀଂ ଲକ୍ଷ୍ମୀଁ ଜାତବେଦୋ ମମାବହ ॥ ९ ୬ କାଳୀକାଂ ତ୍ର କାଳାତୀତାଂ କଲ୍ୟାଣହୃଦୟାଂ ଶିବାମ୍ କଲ୍ୟାଣଜନନୀଂ ନିତ୍ୟାଂ କଲ୍ୟାଶୀଂ ପୂଜୟାମ୍ୟହମ୍ **1169** ବିଷ୍ମପାଦାବୁସୟତେ ଗଙ୍ଗେ ତ୍ରୀପଥଗାମିନୀ ଧର୍ମଦ୍ବେତି ଭିକ୍ଷାତେ ପାଫ ମେ ହର ଜାହୁବୀ 116 L ପଷରାଦ୍ୟାନି ତୀର୍ଥାନି ଗଙ୍ଗାଦ୍ୟାଃ ସରିତାୟଥା ଆଗଚ୍ଛନ୍ତ ପବିତାଣି ପୂଜାକାଳେ ସଦା ମମ 11 6 4

-----

ବ୍ରହ୍ମା ମୁରାରୀ ତ୍ରୀପୁରାନ୍ତକାରୀ

ଭାନୁ ଶଶି ଭୂମିସୂତ ବୁଧ୍ୟ

ଗୁରୁଷ୍ଟ ଶୁକ୍ୟ ଶନିରାହୁକେତବଃ

ସର୍ବେ ଗହା ଶାନ୍ତିକରା ଭବନ୍ତୁ ॥ ୨୦

ଗୌରୀ ପଦ୍ଧା ଶଚି ମେଧା ସାବିତୀ ବିଜୟା ଜୟାଃ

ଦେବସେନା ସୁଧା ସ୍ୱାହା ମାତରୋ ଲୋକମାତରଃ ॥ ୨ ୧

ହୃଷ୍ଣି ପୃଷ୍ଟଥଥା ତୃଷ୍ଟିଃ ଆତୁନଃ କୁଳଦେବତାଃ

ଗଣେଶେନାଧିକା ହ୍ୟେତାଃ ବୃଦ୍ଧାଃ ପୃଜ୍ୟାଣ୍ଟ ଷୋଡଶ ॥ ୨ ୨

କୀର୍ତ୍ତିର୍ଲକ୍ଷ୍ମୀଧୂତିର୍ମେଧାଃ ସିଦ୍ଧି ପଞ୍ଜା ସରସ୍ପତୀ

ମାଙ୍ଗଲ୍ୟେଷ୍ପ ପପ୍ରଜ୍ୟଣ୍ଟ ସପୈତା ଦିବ୍ୟମାତରଃ ॥ ୨ ୩

ନାଗପୃଷଂ ସମାରୃଢଂ ଶୂଳହୟା ମହାବଳମ୍

ପାତାଳନାୟଙ୍କ ଦେବଂ ବାସୁଦେବଂ ନମାମ୍ୟହମ୍ ॥ ୨ ୪

କ୍ଷେତ୍ରପାଳାନ୍ ନମସ୍ୟାମି ସର୍ବାନିଷ୍ଟନିବାରକାନ୍

ଅସ୍ୟ ଯାଗସ୍ୟ ସିଦ୍ଧ୍ୟର୍ଥଂ ପୂଜାୟାରାଧିତାନ୍ ମୟା ॥ ୨୫

### ସମୟେ ହାତଯୋଡି ପ୍ରଣାମ କରି ---

ଓଁ ସିଦ୍ଧି ବୃଦ୍ଧି ସହିତ ଶ୍ରୀମନୁହାଗଣାଧିପତୟେ ନମଃ

ଓଁ ଲକ୍ଷୀନାରାୟଣାଭ୍ୟାଂ ନମଃ

ଓଁ ଉମାମହେଶ୍ୱରାଭ୍ୟାଂ ନମଃ

ଓଁ ବାଣୀହିରଣ୍ୟଗର୍ଭାଭ୍ୟାଂ ନମଃ

ଓଁ ଶଚିପୁରନ୍ଦରାଭ୍ୟାଂ ନମଃ

ଓଁ ମାତାପିତୃଚରଣକମଳେଭ୍ୟୋନମଃ

ଓଁ କଳଦେବତାଭ୍ୟୋ ନମଃ

ଓଁ ଲକ୍ଷତେବତାଭ୍ୟୋ ନମଃ

ଓଁ ଗାମ ଦେବତାଭ୍ୟୋ ନମଃ

ଓଁ ସ୍ଥାନଦେବତାଭ୍ୟୋ ନମଃ

ଏହି ସମୟ ଦେବା ଦେବୀଙ୍କୁ ଏକସମୟରେ ପୂଜା କରିବାକୁ ହେଲେ ତାଙ୍କର ପୂଜା ସାମଗୀ କ୍ମାନୁସାରେ ଏକ ସ୍ଥାନରେ ରଖିବା ଉଚ୍ଚତ । ତାପରେ ଷୋଡଶୋପଚାର ପୂଜା କରିବେ ।

### ॥ ଉପଚାର ପୂଜା ॥

### ଷୋଡଶୋପଚାର ପୂଜା

ଓଁ ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ନମଃ ଆବହୟାମି ॥ ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଆସନମ୍ ସମର୍ପୟାମି ॥ ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ପାଦାସନମ୍ ସମର୍ପୟାମି ॥ ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ପାଦ୍ୟମ ସମର୍ପୟାମି ॥ ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଅର୍ଘ୍ୟମ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଆଚମନମ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ସାନମ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ପଞ୍ଚାମତ ସାନମ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଶୁଦ୍ଧୋଦକ ସାନମ୍ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ବସ୍ତମ୍ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଯଜ୍ଞୋପବୀତମ୍ ସମର୍ପୟାମି

\_\_\_\_\_

ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଗନ୍ଧମ୍ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ପଷ୍ପାଣି ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଧପମ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଦୀପମ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ନିବେଦ୍ୟମ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଅକ୍ଷତାନ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ତାୟଳପଗିଫଳାନି ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ଦକ୍ଷୀଣାମ୍ ସମର୍ପୟାମି ସବେଭ୍ୟୋ ଦେବେଭ୍ୟୋ ସର୍ବାଭାବେ ଅକ୍ଷତାନ୍ ସମର୍ପୟାମି ତତୋ ନମୟାରମ୍ କରୋମି ନମଃ ସର୍ବହିତାର୍ଥାୟ ଜଗଦାଧାରହେତବେ ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗୋଽୟଂ ପ୍ରଣାମୟେ ପ୍ରଯତ୍ତ୍ୱେନ ମୟା କୃତଃ ॥ ନମୟନନ୍ତାୟ ସହସମ୍ବର୍ତ୍ତୟେ ସହସପାଦାକ୍ଷି ଶିରୋରୁ ବାହବେ ସହସ୍ତନାମେ ପୁରୁଷାୟ ଶାଶ୍ୱତେ ସହସକୋଟିଯଗଧାରିଶେ ନମଃ ॥

ପଞ୍ଚୋପଚାର ପୂଜା ସମୟ ଅଭାବରେ ଷୋଡଶଉପଚାର ପୂଜା ନକରି ପଞ୍ଚୋପଚର ପୂଜା କରା ଯାଇପାରେ । ଏଥିରେ କେବଳ ୧-ଆବାହନ,୨- ଆଚମନ, ୩-ଗନ୍ଧ, ୪-ପୃଷ୍ଣ, ୫-ନୈବେଦ୍ୟ ,ସମର୍ପଣ କରାଯାଏ । ମନ୍ତ୍ର ଯଥା—

୧ - ଆବାହୟାମି ୨ - ଆଚମନମ ସମର୍ପୟାମି ୩ –ଗନ୍ଧମ ସମର୍ପୟାମି ୪- ପୃଷ୍ପମ ସମର୍ପୟାମି ୫- ନୈବେଦ୍ୟମ୍ ସମର୍ପୟାମି ତାପରେ ନମୟାର

ଉପର ଲିଖିତ ପରି ।

ଯଦି ପୁରୁଷସ୍କ ସାଦାଯ୍ୟରେ ପଞ୍ଚୋପଚାର ପୂଜା କରିଯିବ, ତେବେ -

୧ - ସହସଶିର୍ଷା ମନ୍ତରେ ଆବାହନ

୨ - ତତୋ ବିରାଡ୍ର ଜାୟତୋ ମନ୍ତ୍ରରେ ଆଚମନ

୩- ଙ ଯଞ୍ଚ ଚହିରି ମନ୍ତ୍ରରେ ଗନ୍ଧ

୪- ଯତ୍ ପୁରୁଷମ୍ ବ୍ୟଦଧୁ ମନ୍ତ୍ରରେ ପୃଷ

୫ - ନାଭ୍ୟା ଆସିଦନ୍ତରୀକ୍ଷ ମନ୍ତରେ ନୈବେଦ୍ୟ

ତାପରେ ଉପର ପରି ନମସ୍କାର କରାଯିଚ ।

### ॥ ସଥି ବାଚନ ॥

ସ୍ୱଞ୍ଜିବାଚନ ଦ୍ୱାରା ଯଜମାନର, ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ଓ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର ହିତ କାମନା କରାଯାଇଛି । ଏହାଦ୍ୱାରା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦେଖିବା ଉଚିତ ଯେ ଅନ୍ୟର ତଥା ଜଣେ ଶତ୍ରର ବି ହିତ ଯେପରି ହେଉଥିବ । ଧିରେ ଧିରେ ଏହି ହିତ କାମନା ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱ ଜୀବ ଜଗତକୁ ବ୍ୟାପିଯିବ । ଏହି ସ୍ମୃଞ୍ଜି ବାଚନ ଦ୍ୱାରା , ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ବିଶ୍ୱ ସମାଜର ମଙ୍ଗଳ କାମନା ଜାଗ୍ରତ ହେବା ସହିତ , ନିଜ ଭିତରେ ବି ସ୍ପର୍ଗୀୟ ଶାନ୍ତି ଅନୃଭବ ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ଏହାର ମଙ୍ଗଳ ଧନି ବିଶ୍ୱର କୋଣେ କୋଣେ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଭରି ଦେବ । ଏହା ହିଁ ସ୍ୱସ୍ତିବାଚନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

\_\_\_\_\_

ଓଁ ଗଣାନଂ ତ୍ୱା ଗଣପତି ହବାମହେ ପ୍ରିୟାଣାଂ ତ୍ୱା ପ୍ରିୟପତି ହବାମହେ ନିଧୀନାଂ ତ୍ୱା ନିଧୀପତି ହବାମହେ ବସୋମମ ଆହମଜାନି ଗର୍ଭଧମ। ତ୍ୱମାଜାସି ଗର୍ଭଧମ୍ ॥ ୧ ଓଁ ସ୍ୱଞ୍ଜି ନ ଇନ୍ଦ୍ରୋ ବୃଦ୍ଧଶ୍ରବାଃ ସ୍ୱଞ୍ଜି ନଃ ପୁଷା ବିଶ୍ୱଦେବାଃ ସ୍ୱଞ୍ଜ ନଞ୍ଜାର୍ଷୀଃରିଷ୍ଟନେମିଃ ସ୍ୱଞ୍ଜି ନୋ ବୃହସ୍ୱତିର୍ଦ୍ଦଧାତୁ ॥ ୨ ଓଁ ପୟଃ ପୃଥିବ୍ୟାଂ ପୟ ଔଷଧିଷୁ ପୟୋ ଦିବ୍ୟାନ୍ତରିଷେ ପୟୋଧାଃ ପୟସ୍ୱତିଃ ପ୍ରଦିଶଃ ସନ୍ତୁ ମହ୍ୟମ୍ ॥ ୩ ଓଁ ବିଷୋରରାଟମସି ବିଷୋସ୍ନପ୍ତେପ୍ଥୋ ବିଷୋ ସ୍ୟୁରସିବିଷୋଧ୍ରୁବୋଃସି ବୈଷବମସି ବିଷବେ ତ୍ୱା ॥ ୪ ଓଁ ଅଗ୍ନିର୍ଦ୍ଦେବତା ବାତୋ ଦେବତା ସୂର୍ୟୋ ଦେବତା ଚନ୍ଦ୍ରମା ଦେବତା ବସବୋ ଦେବତାଃ ରୁଦ୍ରୋ ଦେବତା ଆଦିତ୍ୟାଦେବତାଃ ମରୁତୋ ଦେବତା ବିଶ୍ୱଦେବା ଦେବତାଃ ବୃହସ୍ପତିର୍ଦ୍ଦେବତା ଇନ୍ଦ୍ରୋ ଦେବତା କରୁଣୋ ଦେବତା ॥ ୫ ଓଁ ଦ୍ୟୋଃ ଶାନ୍ତିରକ୍ତରିକ୍ଷଣାନ୍ତିଃ ପୃଥିବୀ ଶାନ୍ତିର୍ରାପଃ ଶାନ୍ତିରୋଷଧୟଃ ଶାନ୍ତି ବିନସ୍ସତୟଃ ଶାନ୍ତିବିଶ୍ୱଦେବାଃ ଶାନ୍ତିର୍ବୁଦ୍ଧ ଶାନ୍ତିଃ ସର୍ବଂ ଶାନ୍ତିଃ ଶାନ୍ତିରେବ

ଓଁ ବିଶ୍ୱାନି ଦେବ ସବିତୁର୍ଦୁରିତାନି ପରାସୁବ । ଯଭଦ୍ରଂ ତନ୍ନ ଆସୁବ ॥ ୭ ॥ ଓଁ ଶାନ୍ତିଃ ଶାନ୍ତିଃ ଶାନ୍ତିଃ ॥

ଶାବିଃ ସା ମା ଶାବିରେଧି ॥୬

#### ॥ ରକ୍ଷା ବିଧାନ ॥

ଯେ ଜନ ତପ ଆଚରନ୍ତି ଦେବା ତାହାଙ୍କୁ ବିଘ୍ନ ଚିନ୍ତି । ଭାଗବତ ବାଣୀ ସଚେତ କରାଉଛି ଯେ କୌଣସି ଶୁଭ କର୍ମ କଲାବେଳେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବାଧା ବିଘ୍ନ ଆସିଥାଏ, ମନ୍ଦ ପ୍ରଭାବ ପଡିଥାଏ, ଉତ୍ତମ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ମାନସିକ ୟରରେ ବ୍ୟତିକ୍ରମ ସୃଷ୍ଟି କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଉତ୍ତମ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସ୍ୱଭାବ ଉତ୍ତମ ହୋଇଥିବାରୁ , ସମୟ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରୁଥିବା ମନ୍ଦ ଶକ୍ତିକୁ ଧ୍ୟାନ ଦେଇ ନ ଥାନ୍ତି , କି ପ୍ରତିହତ କରି ନ ଥାନ୍ତି । ସେହି ମନ୍ଦ ଶକ୍ତି ଏହି ସୁଯୋଗରେ ନିଜର ପ୍ରଭୁତ୍ୱ ବିୟାର କରି ଚାଲେ କାରଣ ମନ୍ଦଶକ୍ତି ଯଜ୍ଜ ଓ ପୂଜନ ଇତ୍ୟାଦି ଶୁଭ କର୍ମକୁ ସହ୍ୟ କରି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ ।

ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଧର୍ମ ପରାୟଣ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ତଥା ସମୟଙ୍କ ମନରେ ସଂଯମ, ତ୍ୟାଗ, ସହିଷ୍ଠୁତା, ନ୍ୟାୟପରାଣତା ସୃଷ୍ଟି କରି ଏହି ମନ୍ଦ ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରତିହତ କରିବା ଉଚିତ । ତେବେ ମନ୍ଦ ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରତିହତ ବା ପ୍ରତିରୋଧକରିବା ଅପେକ୍ଷା ତାହାର ନିରାକରଣ କରିବା ବରଂ ଶ୍ରେୟୟର । ମନ୍ଦ ଶକ୍ତିର ପ୍ରଭାବ ସମୟ ଦଶ ଦିଗରୁ ଆସିଥାଏ ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଏ ତେଣୁ ସମୟ ଦଶ ଦୀଗରେ ଚୌକିଦାର ନିଯୁକ୍ତ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏହି ମନ୍ଦ ଶକ୍ତିର ନିରାକରଣ ପାଇଁ , ଯଜ୍ଜାଦି ଶୁଭ କର୍ମରେ ରକ୍ଷା ବନ୍ଧନ ସହିତ ଦଶ ଦିଗରେ ଚୌକିଦାର ନିଯୁକ୍ତ କରା ଯାଇଥାଏ । ସମୟ ଦିଗରେ ଅକ୍ଷତ ନିକ୍ଷେପ କରିବାକୁ ରକ୍ଷାକରଣ କର୍ମ ବୋଲି କୁହାଯାଏ ।

ବାମ ହାତରେ କିଛି ଅକ୍ଷତ ନେଇ ଦକ୍ଷିଣ ହୟରେ ମନ୍ତ୍ର ଅନୁସାରେ ସମୟ ଦୀଗରେ ନିକ୍ଷେପ କରିବାକୁ ହେବ ।

-----

ମନ୍ତ୍ର ଓଁ ପୂର୍ବେ ରକ୍ଷତୁ ବାରାହଃ ଆଗ୍ନେଯ୍ୟାଂ ଗରୁଡଧ୍ୱଜଃ ଦକ୍ଷିଣେ ପଦ୍ମନାଭୟୁ ନୈରତ୍ୟାଂ ମଧୁସୁଦନଃ ॥ ୧ ପଣ୍ଟିମେ ଚୈବ ଗୋବିନ୍ଦଃ ବାୟବ୍ୟାଂ ତୁ ଜନାର୍ଦ୍ଦନଃ ଉତ୍ତରେ ଶ୍ରୀପତି ରକ୍ଷେତ୍ ଐଶାନ୍ୟେ ହିଁ ମହେଶ୍ୱରଃ ॥ ୨ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱ ରକ୍ଷତୁ ଧାତା ବଃ ହ୍ୟଧୋଽନନ୍ତଣ୍ଟ ରକ୍ଷତୁ ଅନୁକ୍ତମପି ଯତ୍ ସ୍ଥାନଂ ରକ୍ଷେତ୍ୱିଶୋ ମମାଦ୍ରିଧୃତ୍ ॥ ୩ ଅପସର୍ପନ୍ତୁତେ ଭୂତା ଯେ ଭୂତା ଭୁବି ସଂସ୍ଥିତାଃ ଯେ ଭୂତା ବିଘ୍ନ କର୍ଭାରଃ ତେ ଗଚ୍ଛନ୍ତୁ ଶିବାଜ୍ଜୟା ॥ ୪ ଅପକ୍ରାମନ୍ତୁ ଭୂତାନି ପିଶାଚାଃ ସର୍ବତୋ ଦିଶାମ୍ ସର୍ବେଷାମବିରୋଧେନ ଯଜ୍ଜକର୍ମ ସମାରଭେ ॥ ୫

### ॥ ଅଗ୍ନି ସ୍ଥାପନ ॥

ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ଇଶ୍ୱର ବୋଲି ମନେକରି ଯଜ୍ଞକୁ ୫କୁ ସେହି ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ମୁଖ ବୋଲି ମନେ କରାଯାଏ । ଏହି ପରମାର୍ଥିକ ଚିନ୍ତନ ପରିବର୍ତ୍ତେ , ଯଦି ଅଗ୍ନି ଓ ଯଜ୍ଞକୁ ୫କୁ ସାଧାରଣ ଅଗ୍ନି ଓ କୁଷ ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଇ ହୋମ କରାଯାଏ, ତେବେ ସମୟ ପାରମ୍ପରିକ କର୍ମ ବିଫଳ ହୋଇଥାଏ ଓ ତାହାକେବଳ ସମୟସୁଗନ୍ଧ ଦ୍ରବ୍ୟ ଘୃତ ଇତ୍ୟାଦି ଅଗ୍ନିରେ ନିକ୍ଷେପ କରିବା ସହିତ ସମାନ, କାରଣ ଏପରି କର୍ମରେ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ତ୍ୟାଗ ଭାବନା କିଛି ନ ଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଏହି ସକଳ କର୍ମର ଫଳ ନିଜର ବିଶ୍ୱାସ ଓ ତ୍ୟାଗ ଅନ୍ତର୍ପ ହୋଇଥାଏ ।

-----

ସେଥିପାଇଁ ଅଗିଙ୍କ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବହ ବୋଲି ମନେ କରି ମଣ୍ଡପ ଉପରେ ତାଙ୍କର ପୂଜା କରାଯାଏ ଓ କୁଷ ମଧ୍ୟେ ଅଗ୍ରିଙ୍କ ପଥମ ଦର୍ଶନରେ ମନରେ ତଦନୃରୂପ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ତ୍ୟାଗ ଭାବନା ଆସିବା ସାଭାବିକ ।

ଅଗ୍ରିଙ୍କୁ କୃଷ ମଧ୍ୟେ ପ୍ରଜ୍ମଳନ କରିବାକୁ ହେଲେ ଘୃତବତି କିୟା କର୍ପୁର ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ । ଦିଆସିଲି ବ୍ୟବହାର ନିଷେଧ ,ଏପରିକି ମଣ୍ଡପ ଉପରେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଦବ୍ୟ ସହିତ ଦିଆସିଲି ରଖିବା ନିଷେଧ । ଘତବତି ବା କର୍ପରର ଜୁଳନ୍ତ ଅଗ୍ରିକ ଶଷ୍କରୋମୟ କିୟା ମାଟିନିର୍ମିତ କିୟା ଧାତ ନିର୍ମିତ ପାତ୍ର ଉପରେ ରଖି କୃଷରେ ସଜିତ ଥିବା ହୋମକାଷରେ ସଂଯୋଗ କରି ଅଗ୍ରି ପ୍ରଜୁଳନ କରିବେ । ଘୃତବତି କମ୍ଭା ଜ୍ଜଳନ୍ତ କର୍ପୁରକ୍ତ କୃଷ୍ଣ ମଧ୍ୟରେ ରଖି ତା ଉପରେ ହୋମକାଷ ସଜ୍ଜିତ କରିବା ଆଉ ଏକ ଉପାୟ ।

## ଅଗି ସାପନ ମନ୍ତ --

- ଓଁ ଭୂର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ଦ୍ୟୌରିବ ଭୂମା ପୃଥିବୀବ ବରିମା ତସ୍ୟାୟେ ପୃଥିବୀ ଦେବଯଜନି ପୃଷ୍ଟେଶ୍ୱିମ୍ ଅନ୍ନାଦମନ୍ନାଦ୍ୟାୟାଦଧେ । ଅଗ୍ନିଦ୍ଙ ପୁରୋଦଧେ ହବ୍ୟବାହମୁପାବ୍ବେ । ଦେବାଂ ସୁଆସାଦୟାଦିହ । ଓଁ ଅଗୁୟେ ନମଃ । ଅଗୁ ଆବାହୟାମି ସ୍ଥାପୟାମି ଇହାଗଚ୍ଛ ଇହତିଷ ।
- ଇତ୍ୟାବାହ୍ୟ ପଞ୍ଚୋପଚାରେ ପୂଜୟେତ୍ ।

### ॥ ଅଗି ୟବନ ॥

ଅଗ୍ରିଙ୍କ ୟବ କରିବା ଅର୍ଥ ସୁମଧୁର ସ୍ୱରରେ ଅଗ୍ରିଙ୍କ ଗୁଣଗାନ କରିବା , ତାଙ୍କର ପ୍ରଶଂସା ଗାନ କରିବା ଓ ତାଙ୍କ ପତି ପ୍ରଶଂସମ୍ରଖର ହୋଇ ତାଙ୍କୁ ପାଛୋଟି

-----

ଆଣିବା । ପୂଜାରେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିଥିବା ସମୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି ୟବନରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହୋଇ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିବେ ।

### 

ଯନ୍ମ୍ୟଳଂ ଦୀପ୍ତିକରଂ ବିଶାଳମ୍

ରତ୍ନପ୍ରଭଂ ତୀବ୍ରମନାଦିରୂପମ୍

ଦାରିଦ୍ୟୁଦୁଃଖକ୍ଷୟକାରଣଂ ଚ

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୧

ଯନ୍ମଞ୍ଜଳଂ ବେଦଗଣୈଃ ସୁପୂଜିତମ୍

ବିପ୍ରୈଃ ୟୁତଂ ମାନବମୁକ୍ତିକୋବିଦମ୍

ତଂ ଦେବଦେବଂ ପ୍ରଣମାମି ଭର୍ଗମ୍

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୨

ଯନୁଷଳଂ ଜ୍ଞାନଘନାତ୍ୱଗମ୍ୟମ୍

ତ୍ରୈଲୋକ୍ୟପୂଜ୍ୟ ତ୍ରିଗୁଣାତ୍ମରୂପମ୍

ସମୟତେଜୋମୟଦିବ୍ୟରୂପମ୍

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୩

ଯନ୍ମଣ୍ଡଳଂ ଗୂଢଯତିପ୍ରବୋଧମ୍

ଦର୍ମସ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି କୁରୁତେ ଜନାନାମ୍

ଯତ୍ ସର୍ବପାପକ୍ଷୟକାରଣଂ ଚ

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୪

-----

ଯନ୍ମଞଳଂ ବ୍ୟାଦିବିନାଶଦକ୍ଷମ୍

ଯତ୍ ରଗ୍ଯଜୁଃ ସାମସୁ ସଂପ୍ରଗୀତମ୍

ପ୍ରକାଶିତଂ ଯେନ ଚ ଭୂର୍ଭୁଃ ସ୍ୱଃ

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୫

ଯନ୍ମୃଣ୍ଡାଂ ବେଦବିଦଃ ବଦନ୍ତି

ଗାୟନ୍ତି ଯଜାରଣସିଦ୍ଧସଂଘାଃ

ଯଦ୍ଯୋଗୀନୋ ଯୋଗଜୁଷା ଚ ସଂଘାଃ

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୬

ଯନ୍ମଞଳଂ ସର୍ବଜନୈଃ ସୁପୂଜିତମ୍

ଜ୍ୟୋତିଷ୍ଟ କୁଯ୍ୟାଦିହ ମତ୍ୟଲୋକେ

ଯକ୍ରାଳକାଳାଦିରନାଦିରୃଫ

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୭

ଯନ୍ମଞଳଂ ବିଷ୍ଟୁଚତୁର୍ମୁଖସ୍ୟାମ୍

ଯଦକ୍ଷଙ୍ଗ ପାପହରଂ ଜନାନାମ୍

ଯକାଳକଳ୍ପୟୟକାରଣଂ ଚ

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୮

ଯନ୍ମଞଳଂ ବିଶ୍ୱସୃଜାଂ ପ୍ରସିଦ୍ଧମ୍

ଉପ୍ଭିରକ୍ଷାପ୍ରଳୟପ୍ରଗଳ୍ଭମ୍

ଯସ୍ମିନ୍ ଜଗଙ୍ସହରତେଽଖିଳଂ ଚ

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୯

ଯନୁଷଳଂ ସର୍ବଗତସ୍ୟ ବିଷ୍ଟୋ

ଆତ୍ମା ପରଂ ଧାନ ବିଶୁଦ୍ଧତତ୍ତ୍ୱମ୍

\_\_\_\_\_

ସୃକ୍ଷ୍ମାତିଗୈର୍ଯୋଗପଥାନୁଗମ୍ୟମ୍

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୧୦

ଯନୁଷଳଂ ହୃହୁବିଦୋ ବଦନ୍ତି

ଗାୟନ୍ତି ଯଜାରଣସିଦ୍ଧସଂଗଃ

ଯନ୍ମଣଙ୍ଗ ବେଦବିଦଃ ସ୍ମରନ୍ତି

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୧୧

ଯନୁଷଳଂ ବେଦବିଦୋପଗୀତମ୍

ଯଦ୍ଯୋଗିନାଂ ଯୋଗପଥାନୁଗମ୍ୟମ୍

ତତ୍ସର୍ବବେଦଂ ପ୍ରଣମାମି ଦିବ୍ୟମ୍

ପୁନାତୁ ମାଂ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟମ୍ ॥୧୨

### ॥ ଅଗ୍ନି ପ୍ରଦିପନ ॥

ଯାହା କିଛି ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କରାଯିବ ତାହା ସବୁ କେବଳ ପ୍ରଦୀସ୍ତ ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କରାଯିବ । ତେଣୁ ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ଏକ ପଙ୍ଖାଦ୍ୱାରା ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ କରିବାକୁ ହେବ । ଅଗ୍ନି ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ହୋଇ ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ଯେ ତାଙ୍କ ସଦୃଶ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି କିଛି କ୍ଷଣ ପାଇଁ ହେଲେ ବି ଆଲୋକିତ, ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ଓ ସଫଳ ଜୀବନ ଯାପନ କରନ୍ତୁ ଓ ଏହି ଜଗତରେ କେହି ବି ଧୁମମୟ ଅଗ୍ନିପରି ଜୀବନ ଆଶା ନ କରନ୍ତୁ । ତେଣୁ ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ଅଗ୍ନି ସର୍ବଦା ଶୁସ୍ତ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଜାଗରିତ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ନିମୁ ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରି ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ପଙ୍ଖାକରି ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

\_\_\_\_\_

#### ପ୍ରଦୀପନ ମନ୍ତ୍ର-

ଓଁ ଉଦ୍ୱୃଦ୍ଧ୍ୟସ୍ୱାଗ୍ନେ ପ୍ରତି ଜାଗୃହି ତ୍ୱମିଷ୍ଟାପୂର୍ତେ ସଂସୃଜେଥାମର୍ଥଂ ଚ ଅସ୍ମିନ୍ ସଦ୍ୟସ୍ଥେ ଅଧ୍ୟୁତ୍ତରସ୍ମିନ୍ ବିଶ୍ୱେଦେବା ଯଜମାନଶ୍ତ ସୀଦତ ॥

#### ॥ ସମିଧବଧାନ ॥

ନିମ୍ନ ମନ୍ତ ପାଠ ପୂର୍ବକ ଘୃତରେ ସିକ୍ତ କରି ଚାରିଟି ସମିଧ ପ୍ରକ୍ୱଳିତ ଅଗ୍ନିରେ ଦେବାକୁ ହେବ । ଜୀବନକୁ ଏକ ଯଜ୍ଞରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାପାଇଁ ଯେଉଁ ଚାରିଟି ନୀତିର ଆବଶ୍ୟକ ତାହାର ପ୍ରତୀକ ସ୍ୱରୂପ ଏହି ଚାରିଟି ସମିଧ ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରାଯାଏ । ସେହି ଚାରିଟି ନୀତି ହେଲା ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ, ଗାହସ୍ଥ୍ୟ, ବାନପ୍ରସ୍ଥ ଓ ସନ୍ନ୍ୟାସ । ଏହା ମନୁଷ୍ୟର ଚାରି ଆଶ୍ରମ ।

ପ୍ରଥମ ଆଶ୍ରମରେ ମନୁଷ୍ୟ ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତ କରେ, କଠିନ ଅଧ୍ୟବସାୟ ଦ୍ୱାରା ଶାରୀରିକ, ମାନସିକ ତଥା ଆଧ୍ୟତ୍ମିକ ଶକ୍ତି ଲାଭ କରେ ଓ ଏକ ସଫଳ ଉଦ୍ୟୋଗୀ ମନୁଷ୍ୟ ଆକାରରେ ଯତ୍ନବାନ ରହେ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଆଶ୍ରମରେ ସେ ଏପରି ଏକ ଜୀବନ ଯାପନ କରେ ଯାହାଦ୍ୱାରା ସେ ସୁନ୍ଦର ଗୃହସ୍ଥ ଜୀବନ ଯାପନ ସହିତ ଧର୍ମ, ଅର୍ଥ ସଂଗ୍ରହ କରି ଜୀବନକୁ ମାନବ କଲ୍ୟାଣପାଇଁ ନିୟୋଗ କରିପାରିବ ।

ତୃତୀୟ ଆଶ୍ରମରେ ସଂସାର ତ୍ୟାଗର ଶିର୍ଷ ସୋପାନରେ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ ନିଜକୁ ପସ୍ତୁତ କରି ରଖେ ।

ଚତୁର୍ଥ ଆଶ୍ରମରେ ସେ ଜନ୍ମ ମୃତ୍ୟୁ, ଅନୁଭୂତି ଓ ମୁକ୍ତି ଆଦି ଜୀବନ ଚକ୍ରରୁ ମୁକ୍ତ ହେବାପାଇଁ ଶିର୍ଷ ସୋପାନରେ ପହଞ୍ଚିଯାଏ ।

ଜୀବନର ଏହି ଚାରିଟି ସୋପାନକୁ ଅଧିଗ୍ରହଣ କରିବାର ପ୍ରତୀକ ସଦୃଶ ଚାରିଟି ସମିଧ ତ୍ୟାଗପୂତ ଯଜ୍ଜରେ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଏ । ପୁନଶ୍ଚ ସକଳ ପରମାର୍ଥିକ କର୍ମରେ ସାଧାରଣତଃ ଧର୍ମ ଅର୍ଥ କାମ ମୋକ୍ଷ ରୂପକ ଚତୁର୍ବର୍ଗ ଫଳ କାମନା କରାଯାଇ ଥାଏ । ସେହି ଚତୁର୍ବର୍ଗ ଫଳ କାମନା କରିବାର ପତୀକ ସ୍ୱରୂପ ଏହି ସମିଧ ଚତୃଷ୍ଟୟ ହୋମ କୃଣ୍ଡରେ ଅଗ୍ରିଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଏ । ସମିଧ ଚତୃଷ୍ଟୟ ପଦାନ କରିବା ସମୟରେ ନିମ୍ନ ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରି ସମିଧ ହୋମରେ ପଦାନ କରବାକ ହେବ ।

#### ସମିଧଦଧାନ ମନ୍ତ--

- ଓଁ ଅୟଂ ତ ଇଧୁ ଆତାୁ ଜାତବେଧ୍ୟେନେଧ୍ୟସ୍କ ବର୍ଦ୍ଧସ୍କ ଚେଦୃର୍ଦ୍ଧୟ ଚାସ୍ତନ୍ ପ୍ରଜାୟା ପଶୁଭିବ୍ୟୁବର୍ଚସେନାନ୍ୟଦ୍ୟେନ ସମେଧ୍ୟ ସ୍ୱାହା, ଇଦମଗୁୟେ ଜାତବେଦସେ, ଇଦଂ ନ ମମ ।
- ଓଁ ସମିଧାଃଗ୍ରି ଦୂବସ୍ୟତ ଘୃତୈର୍ବୋଧୟଥାତିଥିମ । ଅସ୍ତିନ ହବ୍ୟା ଜୁହୋତନ ସ୍ୱାହା , ଇଦମଗୁୟେ , ଇଦଂ ନ ମମ ।
- ଓଁ ସୁସମିଧାୟ ଶୋଚିସେ ଘୃଙ ତୀବ୍ଂ ଜୁହୋତନ । ଅଗୁୟେ ଜାତବେଦସେ ସାହା,
  - ଇଦମଗୁୟେ ଜାତବେଦସେ ଇଦଂ ନ ମମ ।
- ଓଁ ତଂ ତା ସମଦ୍ଭିରଙ୍ଗିରୋ ଘୃତେନ ବର୍ଦ୍ଧୟାମସି ବୃହଚ୍ଛୋଚା ଯବିଷ୍ଟୟ ସ୍ନାହା ,ଇଦମଗୁୟେଽଙ୍ଗିରସେ, ଇଦଂ ନ ମମ ।

\_\_\_\_\_

#### ॥ ଜଳ ପ୍ରସେଚନ ॥

କୁଷର ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଖୋଦିତ ହୋଇଥିବା ଛୋଟ ଜଳଧାରାରେ ପିମ୍ପୁଡି ଜନ୍ଦା ଆଦି ଜୀବ ଅଗ୍ନିରେ ପ୍ରବେଶ ନ କରି ପାରିବା ପ୍ରୋକ୍ଷଣୀ ସାହାଯ୍ୟରେ ପୂର୍ବ ପଷ୍ଟିମ ଉତ୍ତର ଓ ଦକ୍ଷିଣ କ୍ରମରେ ଜଳ ଦେବା ଉଚିତ । ଜଳଧାରରେ ଜଳ ଦିଆଯିବା ସମୟରେ ଚାରଟି ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରିବାକୁ ହେବ ।

ପରମାର୍ଥିକ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖିଲେ ଅଗ୍ନି ଓ ଜଳ ହେଉଛି ଏକ ଯୁଗ୍ମ ବା ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତି । ଯଜ୍ଞାଗ୍ନି ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ମଧ୍ୟ ଏକ ଯୁଗ୍ମ,ସେମାନେ ଜୀବନ ଓ ଜଳ,ପୁଣି ପ୍ରାଣ ଓ ରୁଚି,ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଜଣକ ବିନା ଅନ୍ୟ ଜଣକ ଅଧୁରା । ସେ ଦୁହିଙ୍କ ସଂଯୋଗରେ ଉତ୍ପତି ସୟବ । ସେହିପରି ତେଜଃସ୍ୱୀତା ଓ ମଧୁରତାର ଯୁଗ୍ମତ୍ୱ, ପୁରୁଷାର୍ଥ ଓ ସତ୍ତୋଷର ଯୁଗ୍ମତ୍ୱ, ଉପାର୍ଜନ ଓ ତ୍ୟାଗର ଯୁଗ୍ମତ୍ୱ ଏବଂ କ୍ରାନ୍ତି ଓ ଶାନ୍ତିର ଯୁଗ୍ମତ୍ୱ, ଯଜ୍ଞାଗ୍ନି ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ଯୁଗ୍ମତ୍ୱର ଏକ ଏକ ପ୍ରତୀକ ।

### ଜଳ ପ୍ରସେଚନ ମନ୍ତ୍ର-

- ଓଁ ଅଦିତେ ଅନୁମନ୍ୟସ୍ପ , ଇତି ପୂର୍ବେ
- ଓଁ ଅନୁମତେ ଅନୁମନ୍ୟସ୍କ , ଇତି ପଶ୍ଚିମେ
- ଓଁ ସରସ୍ତ୍ୟନ୍ମନ୍ୟସ୍ , ଇତି ଉତ୍ତରେ
- ଓଁ ଦେବସବିତଃ ପ୍ରସୁବ, ଯଜ୍ଞ ପ୍ରସୁବ, ଯଜ୍ଞପତିଂ ଭଗାୟ । ଦିବ୍ୟ ଗନ୍ଧର୍ବଃ, କେତପୁଃ କେତଂ ନଃ ପୂନାତୁ । ବାଚୟତିର୍ବାଚଂ ନଃ ସ୍ୱଦତୁ । ଇତି ଦକ୍ଷିଣେ

\_\_\_\_\_\_

## ॥ ଆଯ୍ୟାହୁତି ॥

ସ୍ନେହ, ଶ୍ରଦ୍ଧା,ଦୟା, ସେବା, ମାନବିକତା,ସରଳତା ପିତୃମାତୃ ସ୍ନେହ ଆଦି ସଦ୍ଗୁଣମାନଙ୍କ ସହିତ ଗ୍ରନ୍ଥକାର ମାନେ ଘୃତର ନାମକୁ ସମ୍ପର୍କିତ କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ତା ଅର୍ଥ ଘୃତ କହିଲେ ଏହି ସବୁ ଗୁଣ ଗୁଡିକୁ ସୁଚାଇ ଥାଏ ।

ସ୍ନେହ ସୁଚିତ ଘୃତ ଯେତେବେଳେ ସୁଗନ୍ଧିତ, ଉଜ୍ଜ୍ୱଳ,ସ୍ୱଚ୍ଛ ଓ ଫଳପ୍ରଦ ହୋଇଯାଏ ସେତେବେଳେ ସେ ଘୃତ ହବନ ଯୋଗ୍ୟ ହୁଏ ।

ଜୀବନ, ଶରୀର, ଧନ, ପରିବାର ସହିତ ଆମର ସ୍ନେହ ଶ୍ରଦ୍ଧା ରହିଛି । ଯେତେବେଳେ ସେ ସ୍ନେହ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସ୍ୱାର୍ଥ ଜଡିତ ହୋଇଯାଏ ତାହା ଆମର ମୋହ କୁହାଯାଏ ଓ ଯେତେବେଳେ ସେ ସମ୍ପର୍କ ନିସ୍ୱାର୍ଥପରତାର ରୂପ ନିଏ ତାହା ଦିବ୍ୟପ୍ରେମ ହୋଇଯାଏ ।

ଏହିପରି ଦିବ୍ୟପ୍ରେମ ଯୁକ୍ତ ହବନ ଯୋଗ୍ୟ ଘୃତ, ଯଜ୍ଞ ସହିତ ଯୁକ୍ତହେଲେ ଇଶ୍ୱର ନିଷ୍ଟୟ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେବେ । ପ୍ରଥମ ସପ୍ତ ଆହୁତିରୁ ଏହି ସୁଚନା ମିଳେ ବୋଲି ପଣ୍ଡିତମାନେ କହନ୍ତି ।

ହବନ ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ରୁବରେ ଘୃତ ନେଇ ତାକୁ ଗରମ କରି ଘୃତ ପାତ୍ରରେ ମିଶାଇବେ ।ଏହିପରି ଭାବରେ ଘୃତକୁ ସ୍ୱଚ୍ଛ, ଉଜ୍ସ୍ୱଳ ଓ ଫଳପ୍ରଦ କରିବାକୁ ହେବ । କାରଣ ଏପରି ଘୃତ ହବନଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରଥମେ କେବଳ ଘୃତ ଦ୍ୱାରା ସପ୍ତ ଆହୁତି ଦେବାକୁ ହେବ । ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ସ୍ୱାହା କହିବା ସମୟରେ ଆହୁତି ଦେବାକୁ ହେବ ଓ ଇଦଂ ନ ମମ ଉଚ୍ଚାରଣ ସମୟରେ ଜଳ ପାତ୍ରରେ ଘୃତର ବୁଦା ପକାଇବାକୁ ହେବ । ଇଦଂ ନ ମମ ଉଚ୍ଚାରଣର ଅର୍ଥ , ଏହି ଯଜ୍ଞ କେବଳ କର୍ତ୍ତାର ବିଜ ପାଇଁ ହେଉ ନାହିଁ , ଏହା ସମଗ୍ର ଜୀବଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରା ଯାଉଛି ।

# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

(ଯଜନ ପଥେ)

-----

ଏହି ସପ୍ତ ଆହୁତିକୁ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସପ୍ତାଶ୍ୱ ଓ ସପ୍ତ ରଶ୍ମିର ପ୍ରତୀକ ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି ।

ସପ୍ତ ଆହୁତିର ଅଧିଷିତ ଦେବତା –

ପ୍ରଜାପତି - ପରମେଶ୍ୱର ସୋମ - ଶାନ୍ତି

ଇନ୍ଦ୍ - ଆତ୍ରା ଭୃଃ - ଶରୀର

ଅଗ୍ନି - ବୈଷବ ଭୁବଃ- ମନ

ସ୍ୱଃ - ଅନ୍ତଃକରଣ

ଏହି ସପ୍ତ ଦେବତାଙ୍କୁ ନିସ୍ୱାର୍ଥପରତା ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହିତ ଆହୁତି ଦେଇ ସେମାନଙ୍କର ଶ୍ରଦ୍ଧା ଭାଜନ ହୋଇ ତାଙ୍କର ପ୍ରସନ୍ନତା ଗ୍ରହଣ କରିବା ଏହି ସପ୍ତ ଆଯ୍ୟାହୁତିର ପ୍ରଧାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

### ଆହୁତି ମନ୍ତ୍ର-

ଓଁ ପ୍ରଜାପତୟେ ସ୍ୱାହା ଇଦଂ ପ୍ରଜାପତୟେ ଇଦଂ ନ ମମ ।

ଓଁ ଇନ୍ଧ୍ରାୟ ସ୍ୱାହା , ଇଦଂ ଇନ୍ଦ୍ରାୟ, ଇଦଂ ନ ମମ ।

ଓଁ ଅଗୁୟେ ସ୍ୱାହା, 🏻 ଇଦଂ ଅଗୁୟେ ଇଦଂ ନ ମମ ।

ଓଁ ସୋମାୟ ସ୍ୱାହା , ଇଦଂ ସୋମାୟ ଇଦଂ ନ ମମ ।

ଓଁ ଭୂଃ ସ୍ୱାହା , ଇଦଂ ଅଗ୍ନୟେ ଇଦଂ ନ ମମ ।

ଓଁ ଭୁବଃ ସ୍ୱାହା ଇଦଂ ବାୟବେ ଇଦଂ ନ ମମ ।

ଓଁ ସ୍ୱଃ ସ୍ୱାହା ଇଦଂ ସୂଯ୍ୟାୟ ଇଦଂ ନ ମମ ।

### ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ହୋମ ॥

ଉପରେ ଗଲା ପ୍ରକୃତ ଗାୟତ୍ରୀ ଯଜ୍ଞ କରିବାର ପ୍ରାକ୍ ପ୍ରୟୁତି । କର୍ତ୍ତା ଯେତେ ସଂଖ୍ୟାର ହୋମ କରିବାକୁ ମନସ୍ଥ କରିଛନ୍ତି ସେହି ଅନୁସାରେ ଘୃତ ଓ ହୋମ କାଷ ପୂର୍ବରୁ ସଂଗ୍ରହ କରି ରଖିବାକୁ ହେବ । ହୋମକାଷ ପୋକଖିଆ, ଉଇଲଗା କିୟା କ୍ଷୟିତ ହୋଇ ନଥିବ ଓ ଶୁଷ୍କ ଥିବ । ଘୃତ ଓ ହୋମ କାଷ କର୍ତ୍ତା ନିକଟରେ ରଖାଯିବ ଓ ଅନ୍ୟ ହବନ ସାମଗ୍ରୀ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସହଯୋଗୀମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ରଖାଯିବ ।

ମଧ୍ୟମା ଓ ବୃଦ୍ଧାଙ୍ଗୁଳିରେ ହବ୍ୟ ସାମଗ୍ରୀକୁ ଧରି ପାପୁଲିକୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱମୁକରି ଆହୁତି ଦେବାକୁ ହେବ । ସମଞ୍ଚେ ଏକ ସଙ୍ଗରେ ଗାୟତ୍ରୀ ହୋମ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ ଓ ସ୍ୱାହା ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣ ସମୟରେ ସମଞ୍ଚେ ଆଗକୁ ପାଦେ ଯାଇ, ଝୁଙ୍କି, ଏକସଙ୍ଗରେ ହୋମ କୁଷରେ ଆହୁତି ଦେବେ ଓ ସ୍ୱାହା ଶେଷରେ ଇଦଂ ଗାୟତ୍ରୈ ଇଦଂ ନ ମମ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ । ଆହୁତି ଗଣନା କରିବାପାଇଁ ବ୍ରହ୍ମା ପୃଥକଭାବେ ବସିବେ । ପାଖରେ ଏକ ପଙ୍ଖା ରଖି ଅଗ୍ନିକୁ ପଙ୍ଖା କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ଧୂମ ନିର୍ଗତ ନ ହୁଏ ।

ଯେପରି କୌଣସି ଅତିଥିଙ୍କୁ ଖାଦ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରିବା ବେଳେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଯତ୍ନ ନେବାକୁ ହୋଇଥାଏ ସେହିପରି ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ଆହୁତି ଦେବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଗାୟତ୍ରୀ ହୋମ –

> ଓଁ ଭୂ ର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟ ଭର୍ଗୋ ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି । ଧିୟୋ ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ । ସ୍ୱାହା ଇଦଂ ଗାୟତ୍ୟେ ଇଦଂ ନ ମମ ।

-----

.....

ଏହିପରି ଅଭିଷ୍ଟ ସଂଖ୍ୟକ ଆହୁତି ଦେବାକୁ ହେବ । ଏହି ମନ୍ତରେ ୨୪ ଅକ୍ଷର ରହିଛି ଓ ସେହି ୨୪ ଅକ୍ଷରର ବର୍ତ୍ତମାନର ଜନସମାଜକୁ ୨୪ ଶବ୍ଦର ଉପଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି ଯାହା ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍ବୃତିର ୨୪ ଶ୍ଳୋକରେ ବର୍ଣ୍ଣତ ଅଛି । ବର୍ତ୍ତମାନର ଜନ ସମାଜକୁ ଅନୁପ୍ରାଣିତ କରିବା ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ବ୍ୟାଖ୍ୟା, ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍ବୃତିରେ ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ଦିଆଯାଇଛି ।ଏକ ପ୍ରଣବ, ତିନି ବ୍ୟାହୃତିକୁ ଗୋଟିଏ ଓ ୨୪ ଅକ୍ଷର ବିଶିଷ୍ଟ ନଅ ଶବ୍ଦକୁ ୨୪ ଶ୍ଳୋକରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରା ଯାଇଛି । ଭୂଃ ଭୁବଃ ଓ ସ୍ୱଃ ତିନି ଲୋକର ପ୍ରତୀକ ଓ ଓଁ ରୂପରେ ପରମାତ୍ମା ତିନି ଲୋକରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ । ଏହା ହିଁ ପ୍ରଣବ ଓ ବ୍ୟାହୃତି ମାନଙ୍କର ନିଦର୍ଶନ । ଏ ଜୀବର ଶରୀରକୁ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ସହିତ ସାଦୃଶ୍ୟ କରି ଭୂଃ ଶରୀର, ଭୁବଃ ମନ ଓ ସ୍ୱଃ ଅନ୍ତରାତ୍ମା ବୋଲି ଧରିନେଇ ଏହାକୁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ମନ୍ଦର ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଏ ଶରୀରକୁ ଅପବିତ୍ରତା ଓ ମନ୍ଦ ଚିନ୍ତା ଓ ମନ୍ଦକର୍ମ ଠାରୁ ଦୂରରେ ରଖିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଦେବ ମନ୍ଦିରକୁ ଗଲେ ଯେପରି ଶରୀର ଓ ମନକୁ ସ୍ୱସ୍ଥ ଓ ପବିତ୍ର ରଖିବାକୁ ହୁଏ ଓ ମନ୍ଦ ଚିନ୍ତା ମନରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାକୁ ଦିଆଯାଏ ନାହିଁ , ସେହିପରି ଏହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ମନ୍ଦିରକୁ ପବିତ୍ର ଓ ପରିସ୍କାର ରଖିବାକୁ ହେବ ।

### ॥ ସୃଷ୍ଟକୃତ ହୋମ ॥

ଭଗବାନଙ୍କର ସାଧାରଣତଃ ଚାରିଟି ପଦାର୍ଥ ପ୍ରିୟ ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି , ତାହା ହେଲା ୧ - ପବିତ୍ରତା ,୨ -ସମର୍ପଣ ଭାବ, ୩ - ସରଳତା , ୪ - ମଧୁରତା । ତେଣୁ ଆମକୁ ଦେଖିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ଏହି ଚାରିଟି ଐଶ୍ୱରିକ ପ୍ରିୟ ପଦାର୍ଥ ଯଜ୍ଞ

ସ୍ଥଳରେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ରହିଛି । ପ୍ରକୃତରେ ଇଶ୍ୱର କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ଆମ ପାଖରୁ ଆବଶ୍ୟକ କରନ୍ତି ନାହିଁ , ସେ କେବଳ ଦେଖନ୍ତି ତାଙ୍କର ପ୍ରସନ୍ନତା ସ୍ୱରୂପ ଯାହାକୁ ଆଶୀର୍ବାଦ ବର୍ଷଣ କରିବେ , ତାହାର ଅନ୍ତରାତ୍ମା କେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ରହିଛି । ସେ ଯଦି ଦେଖନ୍ତି କର୍ଭାର ଆଚରଣରେ ପବିତ୍ରତା, ଜଳ ଛିଟାରେ ବିଶ୍ୱାସ, ଅଗ୍ନିରେ ସମର୍ପଣ ଭାବ,ଘୃତାହୁତିରେ ମୁକ୍ତହୟତା ରହିଛି, ତେବେ ତାଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ବର୍ଷଣର ସୀମା ନ ଥାଏ । ଏହି ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବର ବିଦ୍ୟମାନତାର ପ୍ରତୀକ ସ୍ୱରୂପ ଅଗ୍ନିରେ ମିଷ୍ଟାନ୍ନ ସମର୍ପଣ କରାଯାଏ । କାରଣ ବଚନର ମଧୁରତା, ଦୈନନ୍ଦିନ କର୍ମର ମଧୁରତା, ମାନସିକ ଭାବନାର ମଧୁରତା , ମନୁଷ୍ୟ ସ୍ୱଭାବର ମଧୁରତା ଯାହା ନିଜକୁ ତଥା ଅନ୍ୟକୁ ଖୁସି ଦେଇପାରେ, ଏହି ସବୁ ମଧୁରତାର ପ୍ରତୀକ ହେଉଛି ମିଷ୍ଟାନ୍ନ । ତେଣୁ ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ମିଷ୍ଟାନ୍ନ ସମର୍ପଣ କରିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି ନିଜେ ମଧୁରତାରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇ ଅନ୍ୟର ସେବା କରିବା ଓ ଜଗତକୁ ମଧୁରତାରେ ଭରିଦେବା । ତେଣୁ କର୍ଭା ଶ୍ରବରେ ଘୃତ ଓ ମିଷ୍ଟାନ୍ନ ନେଇ ଅଗ୍ନିଙ୍କ

## ସ୍ୱଷ୍ଟକୃତ ହୋମ ମନ୍ତ-

ସୃଷ୍ଟକୃତ ହୋମ କରିଥାନ୍ତି ।

ଓଁ ଯଦସ୍ୟ କର୍ମଣୋଽତ୍ୟରୀରିବଂ ଯଦ୍ୱା ନ୍ୟୁନମିହାକରମ୍ । ଅଗ୍ନିୟତ୍ ସ୍ୱଷ୍ଟକୃଦ୍ ବିଦ୍ୟାତ୍ ସର୍ବସ୍ୱିଷ୍ଟ ସୁହୃତଂ କରୋତୁ ମେ । ଅଗ୍ନୟେ ସ୍ୱିଷ୍ଟକୃତେ ସୁହୁତହୁତେ ସର୍ବ ପ୍ରାୟଶ୍ଚିତାହୁତୀନାଂ କାମାନାଂ ସମଧ୍ୟୟିତ୍ରେ ସର୍ବାନ୍ ନଃ କାମାନ୍ ସମଧ୍ୟୟ ସ୍ୱାହା । ଇଦମଗ୍ନୟେ ସ୍ୱିଷ୍ଟକୃତେ , ଇଦଂ ନ ମମ ।

## ॥ ପୂର୍ଣ୍ଣାହୃତି ॥

ସାଧାରଣତଃ ଜଣେ ନିଚ ତଥା ପାପମୟ ପଥରେ ଅଗସର ହେଲେ ସେ କ୍ରମାଗତ ଭାବରେ ସେହି ପଥରେ ସହଜରେ ଗତି କରିଚାଲେ । କିନ୍ତୁ ପରମାର୍ଥ ତଥା ଉତ୍ତମ କର୍ମ ପନ୍ଥା ଅନୁସରଣ କରିବାକୁ ତାକୁ କଠିନ ମାନସିକ ପ୍ରସ୍ତୁତି ଓ ମାନସିକ ବଳ ଓ ଆତିକ ଶକ୍ତି ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ମାନସିକ ବଳ ଓ ଆତିକ ଶକ୍ତି ,ଏହି ଦୁଇ ଶକ୍ତି ଥରେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଗଲେ ସେ ଉନ୍ତି ପଥରେ କୃତକାର୍ଯ୍ୟ ହେବା ଅବଶ୍ୟ ନିର୍ଣ୍ଣିତ । ଏହିଥିରେ ସେ ଆନନ୍ଦିତ ହୁଏ ଓ ନିଜକୁ ବିଜୟି ମନେକରେ ଓ ବିଜୟର ଉତ୍ସବ ମନାଏ । ସେହିପରି ଅଗ୍ରିହୋତ୍ , ଯାହା ଯଜ୍ଜର ପ୍ରତୀକ, ତାହା ଗୋଟିଏ ଉନ୍ତ କର୍ମ ,ଏ କର୍ମ ସ୍ତୁଚାରୁରୂପେ ସମାପନ ହୋଇଗଲେ କର୍ଭା ନିଜକୁ ଭାଗ୍ୟବାନ ମନେକରେ ଓ ସେ ପୂର୍ବରୁ କରିଥିବା ସଂକଳ୍ପ ବିନା ବାଧାରେ ଓ ବିନା ବ୍ୟତିକ୍ମରେ ସମ୍ପନ୍ନ କରିଥିବାରୁ ଆନନ୍ଦରେ ଅଗ୍ରିହୋତ୍ କର୍ମର ସମାପନ ଉତ୍ସବ ସୂର୍ପ ପୂର୍ଣ୍ଣାହୁତି ଦାନକରେ ।

ପତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ,ହବନରେ ଭାଗ ନେଇଥାନ୍ତୁ ବା ନ ନେଇଥାନ୍ତୁ, ପୂର୍ଣ୍ଣାହୁତି ଉତ୍ସବରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହେବେ । ସୂର୍ଚ୍ଚରେ ନଡିଆ ଓ ଘୂତ ନେଇ ପୂର୍ଣ୍ଣାହୁତି ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରି ତାହାକୁ ଆହୁତି ଦାନ କରିବେ , ପଥମେ ନଡିଆ ଓ ପରେ ପରେ ଘୃତ । ଏହି ସମୟରେ ଯେପରି କୌଣସି ପ୍ରକାର ଶବ୍ଦ ପଦୃଷଣ ନ ହେବା ପାଇଁ ଧ୍ୟାନ ଦେବାକୁ ହେବ ।

ପ୍ରଶ୍ରହ୍ଣିତ ମନ୍ତ-

ଓଁ ପୂର୍ଣ୍ଣମଦଃ ପୂର୍ଣ୍ଣମିଦଂ ପୂର୍ଣ୍ଣାତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣମୁଦଚ୍ୟତେ । ଫୁର୍ଣ୍ଣସ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣମୋଦାୟ ପୂର୍ଣ୍ଣମେବାବଶିଷ୍ୟତେ ।

\_\_\_\_\_

ଓଁ ପୂର୍ଣ୍ଣା ଦର୍ବି ପରାପତ ସୁପୂର୍ଣ୍ଣ ପୂର୍ଣ୍ଣରାପତ । ବସ୍ନେବ ବିକ୍ରୀଣା ବହା ଇଷମୂର୍ଜ୍ଜେ ଶତକ୍ରତୋ ସ୍ୱାହା ଓଁ ସର୍ବଂ ବୈ ପୂର୍ଣ୍ଣମ୍ ସ୍ୱାହା

#### ॥ ବସୋଧାରା ॥

ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଘୃତ ହେଉଛି ସ୍ନେହ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ପ୍ରତୀକ । ଯଜ୍ଞ ଯେଉଁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ତ୍ୟାଗସହିତ ଆରୟହୋଇ ସାତଧାରା ଆହୁତି ଦିଆ ହୋଇଥିଲା, ଶେଷ ମଧ୍ୟ ଆରୟଠାରୁ ଆହୁରି ଉଚ୍ଚକୋଟିର ତ୍ୟାଗ ଓ ଉତ୍ସୁକତା ସହିତ ବସୋଧାରା ରୂପରେ ଦିଆଯିବା ଉଚିତ । ଏହା ଯଜ୍ଞର ପରମ୍ପରା । ବସୋଧାରା ହେଉଛି ଘୃତର ଅଛିନ୍ନ ସାତଧାରା ।

ବସୋଧାରା ମନ୍ତ୍ର -

ଓଁ ବସୋଃ ପବିତ୍ରମସି ଶତଧାଙ ବସୋଃ ପବିତ୍ରମସି ସହସ୍ରଧାରମ୍ । ଦେବସ୍ତ୍ୱା ସବିତା ପୂନାତୁ ବସୋଃ ପବିତ୍ରେଣ ଶତଧାରେଣ ସୁପ୍ତା କାମଧୁକ୍ଷଃ ସ୍ୱାହା ।

#### ॥ ଆରତି ॥

ପୂଜା ଓ ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର କର୍ମରେ ଆବାହିତ ହୋଇଥିବା ସମୟ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ସମ୍ମାନାର୍ଥେ ଓ ସେମାନଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିବାକୁ ଓ ପୂଜାର ଶେଷ ସ୍ୱରୂପ

ଆରତି କରାଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ଘଣ୍ଟି ଘଣ୍ଟ ତୋଲକ ଆଦି ବାଦ୍ୟ ବଜାଯାଇ ପରିସ୍ଥିତକୁ ଶ୍ରୁତି ମଧୁର କରାଯାଇ ପାରେ ।

> ଓଁ ଯଂ ବ୍ରହ୍ମା ବେଦାନ୍ତବିଦୋ ବଦନ୍ତି ପରଂ ପ୍ରଧାନଂ ପୁରୁଷୱଥାଽନ୍ୟେ ବିଶ୍ୱୋଦ୍ଗତେଃ କାରଣମିଶ୍ୱରଂ ବା ତସ୍ମୈ ନମୋ ବିଘୁବିନାଶନାୟ ।

ଓଁ ଯଂ ବ୍ରହ୍ମା ବରୁଣେନ୍ଦ୍ରରୁଦ୍ରମରୁତଃ ସ୍ତୁନ୍ୱନ୍ତି ଦିବ୍ୟିଃ ସବ୍ୟେ ବେଦୈଃ ସାଙ୍ଗପଦକ୍ରମୋପନିଷଦୈଃ ଗାୟନ୍ତି ଯଂ ସାମଗାଃ ଧ୍ୟାନାବସ୍ଥିତତଦ୍ଗତେନ ମନସା ପସ୍ୟନ୍ତି ଯଂ ଯୋଗୀନୋ ଯସ୍ୟାଙ୍ଗ ନ ବିଦୁଃ ସୁରାସୁରଗଣାଃ ଦେବାୟ ତସ୍ଲୈ ନମଃ ।

### ॥ ଘୃତ ଅବଗ୍ରହଣ ॥

ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର ସମୟରେ , ଇଦଂ ନ ମମ କହିବା ସମୟରେ ଶ୍ରୁବରୁ ବହୁଥିବା ଘୃତବୁନ୍ଦା ଏକ ଜଳ ପାତ୍ରରେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ଘୃତ ଅବଗ୍ରହଣ କୁହାଯାଏ । ଏହି ଅବଗ୍ରହିତ ଜଳ ମିଶ୍ରିତ ଘୃତକୁ ମନ୍ତୋଚ୍ଚାରଣ କରି ଉପସ୍ଥିତ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ବଣ୍ଟନ କରାଯାଏ । ମନ୍ତୋଚ୍ଚାରଣ ସମୟରେ ଏହାକୁ ଉଷ୍ମ କରିବେ ଓ ଶେଷରେ ତାହାକୁ ଉପସ୍ଥିତ ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ଅଙ୍ଗୁଳିରେ ନେଇ ଏହାର ମହକ ଘ୍ରାଣ କରିପାରନ୍ତି, ସ୍ୱାଦୁ ପାନ କରିପାରନ୍ତି , ମୁଖରେ ଲଗାଇ ପାରନ୍ତି, ମୁଣ୍ଡରେ ଲଗାଇ ପାରନ୍ତି ,ଆଖିରେ କଜ୍ଜଳ ପରି ଲଗାଇ ପାରନ୍ତି ।

-----

### ଅବଗ୍ରହଣ ମନ୍ତ --

- ଓଁ ତନୁପା ଅଗ୍ନେଃସି ତନ୍ୱଂ ମେ ପାହି ।
- ଓଁ ଆୟୁର୍ଦା ଅଗ୍ରେଽସ୍ୟାୟୁର୍ମେ ଦେହି ।
- ଓଁ ବର୍ଚୋଦା ଅଗ୍ରେईସି ବର୍ଚୋମେ ଦେହି।
- ଓଁ ଅଗ୍ରେ ଯନ୍ତ୍ରେ ତନ୍ନା ଉନଂ ତନ୍କ ଆପୃଣ ।
- ଓଁ ମେଧାଂ ମେ ଦେବଃ ସବିତା ଆଦଧାତ ।
- ଓଁ ମେଧାଂ ମେ ଦେବୀ ସରସ୍ୱତ୍ୟାଦଧାତୁ ।
- ଓଁ ମେଧାଂ ମେ ଅଶ୍ୱିନୌ ଦେବାବାଧରାଂ ପୁଷ୍କରସ୍ରଜୌ ।

#### ॥ ଭସ୍ମ ଧାରଣ ॥

ଜୀବନ ଦିନେ ଭସ୍ମ ଗଦାରେ ପରିଣତ ହେବ । ମନୁଷ୍ୟ ଜାଣି ପାରୁନାହିଁ ଯେ ସେ ଯେଉଁ ଦେହକୁ ନେଇ ଅଯଥା ଗର୍ବ, ଅହଂକାରରେ ବୃଡିରହୁଛି , ସେ ଦେହ ଦିନେ ମୁଠାଏ ପାଉଁଶ ହୋଇ ପବନରେ ଉଡିଯିବ । ଯଦି ନଶ୍ୱର ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ଅନସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ବାଞ୍ଚବିକତାକୁ ଜାଣି ପାରନ୍ତା ଓ ସେହି ଅନୁସାରେ ତା ଜୀବନ ଶୈଳୀ ଗଠନ କରି ପାରନ୍ତା ତେବେ ସେ ଶେଷ ସମୟରେ ଅଯଥା ଅନୁତାପ କରନ୍ତା ନାହିଁ । ମୃତ୍ୟୁ ,କେଉଁ ସମୟରେ , କେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ଆସି ଏ ସୁନ୍ଦର ଶରୀରକୁ ମୁଠାଏ ପାଉଁସରେ ପରିଣତ କରିଦେବ ତାହା କେହି କହି ପାରିବେ ନାହିଁ । ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ସେହି ମୁହୂର୍ତ୍ତର ସଚେତନତା ସୃଷ୍ଟି କରିବାପାଇଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ କପାଳରେ ଯଜ୍ଜ ଭସ୍ମ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଏ । ଏହି ଭସ୍ମ ମଧ୍ୟ ଗଳା, ହାତ ଓ ବକ୍ଷ ଦେଶରେ ଲଗାଯାଏ କାରଣ ହାତ କର୍ମର ପତିନିଧି, ବକ୍ଷ ବା ହ୍ଦୟ ମନର

\_\_\_\_\_

ପ୍ରତିନିଧି ଓ ଗଳା ପ୍ରତିଜ୍ଞାର ପ୍ରତିନିଧି ହେତୁ ଭସ୍ମ ବ୍ୟବହାର ସଚେତ କରେ ଯେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ କାୟ ମନ ଓ ବାକ୍ୟରେ ସବୁ କାମ କରିବା ଉଚିତ ।

ଭସ୍ମ ଶ୍ରୁବରୁ ଅନାମିକା ଅଙ୍ଗୁଳିରେ ନେଇ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ ସହିତ କପାଳ, ଦୁଇ ବାହୁ, ଛାତି ଓ ଗଳାରେ ଲଗାଇବେ । ଭସ୍ନ ଗ୍ରହଣ ମନ୍ତ -

- ଓଁ ତ୍ୟାୟୁଷମ୍ ଜମଦଗ୍ରେଃ ଇତି ଲଲାଟେ ।
- ଓଁ କଶ୍ୟପସ୍ୟ ତ୍ୟାୟୁଷମ୍ ଇତି ଗ୍ରୀବାୟାମ୍ ।
- ଓଁ ଯଦେବେଷୁ ତ୍ର୍ୟାୟୁଷମ୍ ଇତି ଦକ୍ଷିଣ ବାହୁମୂଳେ ।
- ଓଁ ତନ୍ନୋ ଅସ୍ତ୍ର ତ୍ୟାୟୃଷମ୍ ଇତି ହୂଦୟେ ।

## ॥ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା ॥

ମନୁଷ୍ୟ ମାତ୍ରେ ଭୂଲ୍ । ସେହି ଭୂଲ୍ ସୁଧାରିବାପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟ କେତେ ପ୍ରକାର ଉପାୟ ଅବଲୟନ କରିଥାନ୍ତି । କିଏ ପଣ୍ଟାତାପ କରନ୍ତି , କିଏ ଆଉ ଭୂଲ୍ ନ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରନ୍ତି ଓ କିଏ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ଭୂଲ୍କୁ ସୁଧାରିଥାନ୍ତି । ଯାହା ପ୍ରତି କିଛି ଅନୌପଚାରିକ ଭୂଳ୍ ହୋଇଥାଏ ତା ମନରେ ଆନନ୍ଦ ଆଣିବା ପାଇଁ ଓ ତାହା ସହିତ ଭୂଲ୍ ବୁଝାମଣା ଅନ୍ତହିତ କରିବାପାଇଁ ଉପରୋକ୍ତ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା ପଦ୍ଧତି ଅବଲୟନ କରା ଯାଇଥାଏ । ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଯଜ୍ଞ ଅନୁଷ୍ଠାନରେ ଯଦି ଭୂଲ୍ ତୃଟି ରହିଥାଏ , ସେଥିପାଇଁ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ମାତାଙ୍କ ଆଶୀର୍ଚୀଦ କାମନା କରାଯାଏ ।

କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା –
ଆବାହନଂ ନ ଜାନାମି ନୈବ ଜାନାମି ପୂଜନମ୍
ବିସର୍ଜନମ୍ ନ ଜାନାମି କ୍ଷମସ୍ୱ ପରମେଶ୍ୱର ।
ମନ୍ତ୍ରହୀନଂ କ୍ରିୟାହୀନଂ ଭକ୍ତିହୀନଂ ସୁରେଶ୍ୱର
ଯତ୍ପୂଜିତଂ ମୟାଦେବ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣଂ ତଦସ୍ତୁ ମେ ।
ଯଦକ୍ଷରପଦଭ୍ରଷଂ ମାତ୍ରାହୀନଂ ଚ ଯତ୍ଭବେତ୍
ତତ୍ସର୍ବଂ କ୍ଷମ୍ୟତାଂ ଦେବ ପ୍ରସୀଦ ପରମେଶ୍ୱର । ଯସ୍ୟ ସ୍କୃତ୍ୟା ଚ ନାମୋକ୍ତ୍ୟା ତପୋଯଜ୍ଞକ୍ରିୟାଦିଷ୍ଠୁ ନ୍ୟୁନଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣତୀଂ ଯାତି ସଦ୍ୟୋ ବନ୍ଦେ ତମତ୍ୟୁତମ୍ । ପ୍ରମାଦାତ୍କୁର୍ବତାଂ କର୍ମ ପ୍ରଚ୍ୟବେତାଧ୍ୱରେଷୁ ଯତ୍ ସ୍ମରଣାଦେବ ତତ୍ବିଷ୍ଟୋ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସ୍ୱାଦିତି ସ୍ମୃତି ।

#### ॥ ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗ ନମୟାର ॥

ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗ ନମସ୍କାର ସାଧାରଣତଃ ଜଣେ ଉଚ୍ଚତର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାଧକଙ୍କ ନିକଟରେ ଅଥବା ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନିକଟରେ କରା ଯାଇଥାଏ । ଏଠାରେ ଯଜ୍ଞ ହିଁ ପରମାତ୍ମା । ସେହି ଯଜ୍ଞ ଦେବତାଙ୍କ ନିକଟରେ ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗ ନମସ୍କାର କରିବା ଉଚିତ । ପେଟ ଓ ଛାତି ଉପରେ ଭାରା ଦେଇ ଭୂମିରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶୋଇଯାଇ ନମସ୍କାର କରିବାର ନାମ ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗ ନମସ୍କାର । ହବନରେ ଭାଗ ନେଇଥିବା ସମୟ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗ ନମସ୍କାର କରିବା ଅବସ୍ଥାରେ ରହି ନମସ୍କାର ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ ।

#### ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗ ନମସ୍କାର ମନ୍ତ୍ର-

ମୋଃସ୍ପନନ୍ତାୟ ସହସ୍ରମୂର୍ତ୍ତୟେ ସହସ୍ରପାଦାକ୍ଷି ଶିରୋରୁବାହବେ । ସହସ୍ରନାମ୍ନେ ପୁରୁଷାୟ ଶାଶ୍ୱତେ ସହସ୍ରକୋଟିଯୁଗଧାରିଣେ ନମଃ ॥ ନମୋ ବ୍ରହ୍ମଣ୍ୟ ଦେବାୟ ଗୋ ବ୍ରହ୍ମଣ ହିତାୟ ଚ ଜଗତ୍ହିତାୟ କୃଷାୟ ଗୋବିନ୍ଦାୟ ନମେ। ନମଃ ॥

### ॥ ଶୁଭ କାମନା ॥

ହବନରେ ଭାଗ ନେଇଥିବା ସମୟ ବ୍ୟକ୍ତି ,ସ୍ୱସ୍ତି ବାଚନ କରିଥିବା ସମୟ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ଉତ୍ତୋରତର ଉନ୍ନତି କାମନାରେ ଏକ ସ୍ୱରରେ ଏହି ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରାଯାଏ । ଆୟମାନଙ୍କ ମନରେ ସମୟଙ୍କ ପ୍ରତି ଏପରିକି ଶତୃ ପ୍ରତି ବି ଅମଙ୍ଗଳ ଚିନ୍ତାଧାରା ନ ରହୁ । ଏହା ହିଁ ଏହି ମନ୍ତ୍ରର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । କାରଣ ଅନ୍ୟ ସମୟଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ ସହିତ ଆୟମାନଙ୍କ ମଙ୍ଗଳ ଜଡିତ ରହିଛି । ତେଣୁ ଏହି ଯଜ୍ଜ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନିକଟରେ ପାର୍ଥନା କରିବା ଉଚିତ୍ ଯେ ଆୟମାନଙ୍କ ସହିତ ସର୍ବେ ସ୍ୱଖି ରହନ୍ତ ଓ

\_\_\_\_\_

ସମଗ୍ର ଜଗତ ମଙ୍ଗଳମୟ ହୋଇ ଉଠି । ଏହି ଶୁଭକାମନା ମନ୍ତ୍ର ଏକସ୍ୱରରେ ଉଳାରଣ କରିବା ଉଚିତ ।

### ଶୁଭକାମନା ମନ୍ତ-

ସ୍ୱୱି ପ୍ରଜାଭ୍ୟଃ ପରିପାଳୟନ୍ତାମ୍

ନୟାୟେନ ମାର୍ଗେଣ ମହିଂ ମହିଶାଃ

ଗୋବ୍ରହ୍ମଣେଭ୍ୟଃ ଶୁଭମସ୍ତୁ ନିତ୍ୟମ୍

ଲୋକାଃ ସମୟାଃ ସୁଖିନୋ ଭବନ୍ତୁ ॥

ସର୍ବେ ଭବନ୍ତୁ ସୁଖିନଃ

ସର୍ବେ ସନ୍ତୁ ନିରାମୟାଃ

ସର୍ବେ ଭଦାଣି ପଶ୍ୟକୃ

ମା କଣ୍ଠିତ୍ ଦୁଃଖମାପୃୟାତ୍ ॥

ଅପୁତାଃ ପୁତ୍ରିଶଃ ସନ୍ତୁ

ପୁତ୍ରିଣଃ ସନ୍ତୁ ପୌତ୍ରିଣଃ

ନିର୍ଧନାଃ ସଧନାଃ ସନ୍ତୁ

ଜୀବନ୍ଧୁ ଶରଦାଂ ଶତମ୍ ॥

ଶ୍ରଦ୍ଧାଂ ମେଧାଂ ଯଶଃ ପ୍ରଜ୍ଞାଂ

ବିଦ୍ୟାଂ ପୃଷ୍ଟି ଶ୍ରିୟଂ ବଳମ୍

ତେଜ ଆୟୁଷ୍ୟମାରୋଗ୍ୟ

ଦେହି ମେ ହବ୍ୟବାହନଃ ॥

#### ॥ ଶାନ୍ତି-ଅଭିସିଞ୍ଚନ ॥

ଯଜ୍ଞ ବେଦି ନିକଟରେ ଥିବା ଜଳ ପାତ୍ରୁ ଆମ୍ର ପତ୍ର ଅଥବା ପୃଷ ସାହାଯ୍ୟରେ ଉପସ୍ଥିତ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଉପରେ ସିଞ୍ଚନ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଏହି ଜଳ ସମୟଙ୍କର ଶାରୀରିକ ସ୍ୱସ୍ଥତା, ମାନସିକ ଶାନ୍ତି ଓ ଆତ୍ରିକ ଉନ୍ତତି ଆଣିଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଆୟେମାନେ ସିଞ୍ଚନ ସମୟରେ ମନରେ ଚିନ୍ତା କରିବା ଉଚିତ୍ ଯେ ଉପସ୍ଥିତ ସମୟ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ଉପରୋକ୍ତ ଉନ୍ତି ହେଉ ଓ ଏମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଅନ୍ୟସମୟେ ବ୍ୟୟତା ରୁ ସ୍ୱସ୍ଥତା ,ମୃତ୍ୟୁତ୍ ରୁ ଅମୃତତ୍ୱ ଓ ଅନ୍ଧକାରତ୍ୱ ରୁ ଆଲୋକତ୍ୱ ଲାଭ କରନ୍ତୁ ।

### ଅଭିସିଞ୍ଚନ ମନ୍ତ –

- ଓଁ ଦ୍ୟୋଃ ଶାନ୍ତିରନ୍ତରିକ୍ଷ ଶାନ୍ତିଃ ପୃଥିବୀ ଶାନ୍ତିରାପଃ ଶାନ୍ତିରୋଷଧୟ ଶାନ୍ତିଃ ବନସ୍କତୟଃ ଶାନ୍ତିର୍ବିଶ୍ୱଦେବାଃ ଶାନ୍ତିର୍ବହା ଶାନ୍ତିଃ ସର୍ବ ଶାନ୍ତିଃ ଶାନ୍ତିରେବ ଶାନ୍ତିଃ ସା ମା ଶାନ୍ତିରେଧି ।
- ଓଁ ଶାନ୍ତିଃ ଶାନ୍ତିଃ ଶାନ୍ତିଃ ॥ ସର୍ବାରିଷ୍ଟସଶାନ୍ତିର୍ଭବତ୍ ॥

## ॥ ସୂଯ୍ୟାଘର୍भ ॥

ସାବିତ୍ରୀ (ଗାୟତ୍ରୀ) ହେଉଛନ୍ତି ପ୍ରେରଣା ଓ ସବିତା (ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପରି କୀରଣ ଦେଉଥିବା ପରମାତ୍ମା ) ହେଉଛନ୍ତି ପ୍ରେରକ । ଉଭୟ ଉଭୟଙ୍କର ପରିପୁରକ । ସେଥିପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ସ୍ୱରୂପ ବେଦି ନିକଟର ଜଳପାତ୍ରରୁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଜଳ ଦେବା ଉଚିତ । ଏହାର ଅର୍ଥ ଶକ୍ତିଙ୍କୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ସହିତ, ପ୍ରେରଣାକୁ ଓ ପ୍ରେରକ ସହିତ ମିଶାଇ ସେ ଦ୍ୱୟଙ୍କୁ ଏକ ଓ ଅଭିନ୍ନ କରିବା । ଏହିପରି ଅର୍ଘ୍ୟ ଦେବା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଶାନ୍ତି, ବିପ୍ଳବ, ଉତ୍କର୍ଷତା ଓ ତ୍ୟାଗ ଇତ୍ୟାଦି ଉତ୍ଦିପିତ ହୋଇ ଉଠେ ।

ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ମୁଖ କରି ନିମ୍ନ ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ ପୂର୍ବକ ଜଳଧାର। ଧିରେ ଧିରେ ଦେବାକୁ ହେବ ଏବଂ ଏହି ଜଳଧାରାକୁ କୌଣସି ପାତ୍ରରେ ସଂଗ୍ରହ କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ଏହି ଜଳ ଭୂମିରେ ପଡିଲେ କେହି ଏହି ଜଳକୁ ପାଦରେ ଦଳି ପାରନ୍ତି । ପରେ ପାତ୍ରରେ ସଂଗୃହିତ ହୋଇଥିବା ଏହି ଜଳ ତୁଳସି ପତ୍ର ସହିତ ଯଜ୍ଜ ଶାଳାରେ ରଖିବକୁ ହେବ ।

ସୂର୍ଯ୍ୟାର୍ଘ୍ୟ ମନ୍ତ୍ର-

ଓଁ ସୂର୍ଯ୍ୟଦେବ ସହସ୍ରାଂଶୋ ତେଜୋରାଶେ ଜଗପ୍ତେ ଅନୁକମ୍ପୟା ମାଂ ଭକ୍ତ୍ୟା ଗୃହାଣାର୍ଘ୍ୟ ଦିବାକର ॥

### ॥ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରଦକ୍ଷିଣ ॥

ଯଜ୍ଞ କର୍ମ ଚାରି ସୋପାନରେ ହୋଇଥାଏ । ୧- ସଂକଳ୍ପ, ୨-ଶଭାରୟ, ୩- ପୁରୁଷାର୍ଥ ଓ ୪- କର୍ମରେ ଧ୍ୟାନମଗୁଡା । ଯଦି ଯଜ୍ଞରେ ଏହି ଚାରି ସୋପାନ କର୍ମ ସ୍ତୁଚାରୁରୂପେ ହୋଇ ପାରିଲା ,ତେବେ ଯଜ୍ଜ କର୍ମ ସଫଳ ହୋଇଛି ବୋଲି ମନେ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହିପରି ଚାରି ସୋପାନ ଅତିକ୍ମ କରିବାର ଅଭ୍ୟାସ କରି ମନ୍ଷ୍ୟ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରଭାବିତ ଜୀବନକ ସାଫଲ୍ୟ ମଣ୍ଡିତ କରିପାରେ । ସାଧନା, ଅଧ୍ୟୟନ, ସେବା ଓ ସଂଯମତା ଆଦି ଚାରି ଶୃଙ୍ଖଳା ଭିତରେ ରହି ମନୁଷ୍ୟ ଏକତା, ସାମ୍ୟତା,କ୍ଷମତା ଓ ପବିତ୍ତା ଲାଭ କରିପାରେ । ଏହି ଚାରି ଶୁଙ୍ଖଳାର ପତୀକ ସୂର୍ପ ଯଜ୍ଞ ବେଦିକୁ ଚାରିଥର ପଦକ୍ଷିଣ କରାଯିବାର ପରମ୍ପରା ରହିଛି ।

ସେଥିପାଇଁ ଯଜ୍ଞ ଶେଷରେ ପତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହୋଇ ବାମରୁ ଦକ୍ଷିଣାବର୍ତ୍ତରେ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ ସହିତ ପଦକ୍ଷିଣ କରିବେ । ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି ଗାୟତୀ ମାତା ଓ ଯଜ୍ଜ ପୁରୁଷଙ୍କର ପ୍ରଶଂସା ଗାନ କରିବା ।

ପଦକ୍ଷିଣ ମନ୍ତ୍ର -

ଯାନି କାନି ଚ ପାପାନି ଜ୍ଞାତାଜ୍ଞାତକ୍ତାନି ଚ ତାନି ସର୍ବାଣି ନଶ୍ୟନ୍ତ ପଦକ୍ଷିଣପଦେ ପଦେ ॥ \_\_\_\_\_\_

#### ॥ ପୃଷାଞ୍ଜଳୀ ॥

ଇଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରିବା ସମୟରେ ପୁରୁଷସୂକ୍ତ ମନ୍ତ ଓ ପୁଷ୍ପ ଦ୍ୱାରା ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରାଯାଇଥିଲା , ସେହିପରି ବିଦାୟ କାଳୀନ ସୟର୍ଦ୍ଧନାରେ ବିସର୍ଜନ ମନ୍ତ ଓ ପୁଷ୍ପ ହିଁ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ ଯାହାକୁ ପୁଷ୍ପାଞ୍ଜଳୀ କହନ୍ତି । ସମସ୍ତେ ପୁଷ୍ପ ଓ ଅକ୍ଷତ ହାତରେ ନେଇ ପୁଷ୍ପାଞ୍ଜଳି ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ ସହିତ ଯଜ୍ଜ, ଯଜ୍ଜଦେବତାଙ୍କ ଉପରେ ଏକ ସମୟରେ ପୁଷ୍ପାକ୍ଷତ ବର୍ଷଣ କରିବେ ।

#### ମନ୍ତ-

ଓଁ ଯଜ୍ଜେନ ୟଜ୍ଜମୟଜନ୍ତ ଦେବାଣ୍ଡାନି ଧର୍ମାଣି ପ୍ରଥମାନ୍ୟାସନ୍ । ତେହ ନାଙ୍କ ମହିମାନଃ ସଚନ୍ତେ ଯତ୍ର ପୂର୍ବେ ସାଧ୍ୟାଃ ସନ୍ତି ଦେବାଃ ॥

#### ॥ ବିସର୍ଜନ ॥

ବିସର୍ଜନ କରିବା ବାୟବିକ ଅର୍ଥରେ ତ୍ୟାଗ କରିଦେବା ନୁହେଁ । ଏହା ନିମନ୍ତ୍ରିତ ଓ ଅଭ୍ୟର୍ଥିତ ଅତିଥି ମାନଙ୍କର ବିଦାୟ ସୟର୍ଦ୍ଧନା । ଆୟର ନିମନ୍ତ୍ରିତ ତଥା ଅଭ୍ୟର୍ଥିତ ଅତିଥି, ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯଜ୍ଞପୁରୁଷ, ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ଓ ଅନ୍ୟ ଦେବା ଦେବୀ । ସେମାନଙ୍କୁ ଯଥା ସୟବ ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା କରିସାରି ଯଜ୍ଞସ୍ଥଳରୁ ଖୁସି ଖୁସି ବିଦାୟ ଦେବା ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ବିସର୍ଜନ ଆଖ୍ୟା ଦିଆ ଯାଇଛି । ଶାସ୍ତରେ କୁହାଯାଇଛି "ନଦୀ" ଯାବତ୍ ବନ୍ଧୁ ଅନୁସରେତ୍ " ଅର୍ଥାତ୍ ଗୃହକୁ ଆସିଥିବା ଅଭ୍ୟର୍ଥିତ ଅତିଥି ମାନଙ୍କୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଆତିଥ୍ୟ ପରେ ବିଦାୟ ସମୟରେ କୌଣସି ଏକ ଜଳାଶୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପଣ୍ଟାତ୍ ଗମନ କରାଯାଇଥାଏ । ସେପରି ଆବାହନ ସମୟରେ ଦେବୀ

ବିସର୍ଜନ ମନ୍ତ୍ର -

ଗଚ୍ଛ ତ୍ୱଂ ଭଗବନ୍ନଗ୍ନେ ସ୍ୱସ୍ଥାନେ କୁଷମଧ୍ୟତଃ ହୁତମାଦାୟ ଦେବେଭ୍ୟଃ ଶୀଘ୍ରଂ ଦେହି ପ୍ରସୀଦ ମେ ॥ ଗଚ୍ଛ ଗଚ୍ଛ ସୁରଶ୍ରେଷ ସ୍ୱସ୍ଥାନେ ପରମେଶ୍ୱର ଯତ୍ର ବ୍ରହ୍ମାଦୟୋ ଦେବାଞ୍ଚତ୍ର ଗଚ୍ଛ ହୁତାଶନ ॥ ଯାନ୍ତୁ ଦେବଗଣାଃ ସର୍ବେ ପୂଜାମାଦାୟ ମାମକୀମ୍ ଇଷ୍ଟକାମ ସମୂଦ୍ଧୟାର୍ଥମ୍ ପୁନରାଗମନାୟ ଚ ॥

ଶେଷରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ହେଉ , ୟୁତି ପାଠ ହେଉ ବା ଗାୟତ୍ରୀ ଚାଳିଶା ଆଦି ପାଠ କରାଯାଇ ଯଜ୍ଜସ୍ଥଳ ଓ ସେ ସ୍ଥାନର ବାତାବରଣ ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ଧ୍ୱନିରେ ଧ୍ୱନିତ କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରଶଂସାର ଧ୍ୱନି ସଂପ୍ରସାରିତ ହୋଇ ଜୀବ ଜଗତରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦ କଣିକା ବିତରଣ କରିବା ସଦ୍ଶ ହୋଇଯିବ । \_\_\_\_\_

## ଗାୟତ୍ରୀ ପ୍ରାର୍ଥନା

ଗାୟତ୍ରୀ ଭବାନି ଜଗତ ଜନନୀ ଅଖିଳ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ଧାରିଣୀ । ତୁମେହିଁ ସୃଜନୀ ତୁମେ ସଂହାରିଣୀ ତୁମେହିଁ ପୋଷଣ କାରିଣୀ ॥

ତୁମେ ବ୍ରହ୍ମମୟୀ ତୁମେ ତେଜୋମୟୀ ଅକ୍ଷୟ ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପିଣୀ । ତୁମେ ଗୁଣମୟୀ ଓ ନିର୍ଗୁଣମୟୀ ତୁମେ ସର୍ବମୟୀ ବ୍ୟାପିନୀ ॥

ତୁମେ ଭୂର୍ଭୁବ ସ୍ୱ ବ୍ୟାପିନୀ ଜନନୀ ତୁମେ ହିଁ ତତ୍ ସ୍ୱରୂପିଣୀ ସବିତା ବରେଣୀ କଳ୍ମଶ ନାଶିନୀ ତୁମେ ସଦ୍ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରଦାୟିନୀ ॥

ତୁମର ଭୂଃ ରୂପ ଜୀବର ଶରୀର । ଭୁବଃ ହିଁ ଏ ବିଶ୍ୱ ରୂପିଣୀ ସ୍ୱଃ ରୂପ ତୋହର ଜୀବ ମଧ୍ୟେ ଆତ୍ମା ତୁମେ ସଚେତନ କାରିଣୀ ॥

-----

ହେ ଭର୍ଗ ରୂପିଣୀ ତେଜ ପ୍ରଦାୟିନୀ ଅଜ୍ଞାନ ତିମୀର ନାଶିନୀ ଏ ଜୀବର ବୃଦ୍ଧି ବିବେକ ମାନସ ସତ୍ ପଥେ ପ୍ରେରଣା ଦାୟିନୀ ॥

ଆହେ ଦୟାମୟୀ ହୃଦେ ଦୟାବହି ଘେନ ପ୍ରଣତୀ ସେବକର ଏ ବିଶ୍ୱ ସଂସାର ଯାଏ କାଳଗ୍ରାସେ ଭଗବତୀ! ଉଦ୍ଧାର କର ॥

॥ ଓଁ ତତ୍ସତ୍ ॥